

# ДУХОВНЫЕ ИСТОЧНИКИ

21. ОСЕНЬ 2008

3

Майкл Ван Дорен  
Проповедь Библии  
новому поколению

6

Мария Халил-Гиллеленд  
Проповедь, которая  
преобразует жизни.  
Эти кости оживут

12

Чарльз Талмаг Крабтри  
Что это за имя, которому  
мы должны соответствовать?

20

Интервью с Джоном  
Линделлом  
и Крисом Льюисом  
Разъяснительная  
проповедь и слушатели  
времен постмодернизма

25

Крис Брин Ларсон  
Кто такой  
пятидесятнический  
проповедник?

27

Вильям Фарлей  
Чарльз Хаддон Сперджен –  
величайший викторианский  
проповедник

32

Соби Малек  
Благовестие с силой

35

Конспекты проповедей

**ПРОПОВЕДЬ,  
КОТОРАЯ  
ПРЕОБРАЗУЕТ  
ЖИЗНИ.  
ЭТИ КОСТИ  
ОЖИВУТ**



# ОТ ГЛАВНОГО РЕДАКТОРА

Прекрасное пение, виртуозная игра на музыкальных инструментах, всеобщность поклонения Богу, зреящность богослужения, вовлеченность всех членов церкви от начала и до конца служения, приветливость людей, начинающаяся еще у порога молитвенного здания, вдохновенная молитва — все это прекрасно. К этому можно еще добавить непринужденную атмосферу, приятный интерьер зала, удобные стулья или скамейки, хорошо отрегулированный звук и четко видимые слова песен на большом экране. Все это создает особую атмосферу, радостное настроение и желание приходить на службы вновь и вновь. Но если вы внимательно прочли эти строки, то, скорее всего, заметили, что в этом списке не хватает чего-то очень существенного, а именно проповеди. В «меню» любого богослужения проповедь — это основное «блюдо», без которого немыслимо само служение Богу. Да и не удивительно, основа служения — проповедь, основа проповеди — Слово Божье — Библия, — неисчерпаемый источник Божьей мудрости и вдохновения. Без

проповеди, помазанной Духом Святым, тускнеет все перечисленное мною выше. Прошу правильно меня понять: я ни в коей мере не противопоставляю одно другому, но ничто не может сравниться со Словом Божиим.

Принцип «вначале слово, затем дело» по сути своей является глубоко основанным на Слове Божьем. Христос сказал: «Пойдите, скажите Иоанну, что слышите и видите...» (Мтф. 11:4). Ему вторит апостол Павел, говоря о том, что достоинство его служения в том, что он всегда служил именно в таком порядке: «словом и делом» (Рим. 15:18).

Там, где проповедуется бескомпромиссное Слово Божье с помазанием Духом и любовью к людям, всегда много людей — независимо от формы служения и поклонения. Статьи данного номера именно об этом.



Леонид Бирюк

## № 21. ОСЕНЬ 2008

### «ДУХОВНЫЕ ИСТОЧНИКИ»

Приложение к журналу «Примиритель»,  
изданию Союза христиан веры евангельской — пятидесятников в России

Главный редактор *Л.В. Бирюк*, редактор *И.С. Асачев*, координатор проекта *Билл Вильямс*.

#### Редакционная коллегия:

П. Окара, С. С. Хомич, М. С. Паночко, Омар Байлер

#### Адрес редакции:

109391, г. Москва, 2-й Карабаровский пр., дом 2, кв. 32.  
Тел. (495) 657-13-66. Электронная почта: mail@globalcenter.ru

ISSN 0201-4793

© General Council of the Assemblies of God, USA

© Лайф Паблишерс

2646

Перепечатка статей разрешается только с письменного согласия издательства «Лайф Паблишерс».

*Майкл Ван Дорен*



*Современная молодежь живет в таких условиях,  
в каких не жило ни одно поколение до нее.*

# Проповедь Библии новому поколению

Как достигнуть современное поколение? Так же, как достигались все предыдущие поколения, как достигались разные культуры! Способ один. И он — самый лучший. Это — истина Слова Божьего, которое неизменно! Все зависит от того, что мы проповедуем.

Как мы проповедуем — это уже другой вопрос. Не все проповедники одинаково относятся к проповеди, основанной на Библии. И не все знают, как донести неизменную Божью истину быстро меняющемуся миру.

## БАЛАНС

Новое поколение многое перенимает у своих предшественников. Но оно имеет и свои черты, отличные от прошлого. Мы не можем отвергнуть прошлое. Но мы не можем не ориентироваться на настоящее и будущее. Некоторые церкви в 2008 году остаются такими же, какими они были 30 лет назад. И к тому же они еще удивляются, почему так мало приходит новых людей к Христу? Церкви, ориентированные только на прошлое, постепенно исчезнут. Растущие же церкви имеют мудрость. Они отбирают те полезные зерна, которые смогли найти в прошлом, и сеют их в настоящем. И урожай получается превосходный.

## КОМУ МЫ ПРОПОВЕДУЕМ?

Есть много способов достичь соответствия проповеди и аудитории. Один из них — мы должны понимать, кому мы проповедуем. Хочу рассказать вам о двух отличительных чертах нового поколения и о том, как оно реагирует на проповедь.

Новое поколение — это поколение потерянных душ. Разумеется, каждое поколение грешно и каждое поколение нуждается в покаянии, но вспомните слова апостола Павла, который писал, что последние времена будут «тяжкими». В 3-й главе Второго Послания к Тимофею он описывает признаки безбожия. По ним мы можем определить, что живем в последнее время. Современная молодежь живет в таких условиях, в каких не жило ни одно поколение до нее. В школах запрещена христианская вера. Высокий процент разводов оставил в сердцах множества детей следы страха и недоверия. Растет количество самоубийств, растет наркомания, преступность, аморальность и неуважение к властям. Все это подрывает моральные основы нашей страны. Человечество теряет чувство самоконтроля, ответственности. Люди не осознают, что они не созидают будущие поколения, а, наоборот, подрывают их. Большинство не понимают, что такая посвященность Богу, Церкви, супругу/супруге и работе.

Многие из нынешнего поколения выросли неверующими. У них не было хороших примеров для подражания.

Хотя нельзя не упомянуть, что нынешнее поколение имеет и многие положительные черты, однако оно все равно отчаянно нуждается в проповеди Евангелия. Проповеди, произнесенной в любви и святой праведности. Этому поколению нельзя не проповедовать по Писанию. Но многие проповедники именно так и делают. Они не хотят посвящать время для разбора Библии, поэтому затуманивают свои проповеди. Они выбирают темы с множеством подпунктов или рассматривают текст до такой степени аллегорически, что в нем невозможно что-либо понять. Но, если мы хотим привести эти израненные души к Христу, нам надо твердо стоять на Божьем Слове.

Вторая отличительная черта современного поколения, которая влияет на проповедь, — это манера слушания. Современные люди привыкли поглощать множество информации, черпая ее из многочисленных источников. Они рыскают по Интернету, пытаясь добыть нужную информацию, и необходимость в поиске новых данных постоянно возрастает.

Последние социологические опросы одного из компьютерных журналов показали, что 94 процента его читателей обращаются к Интернету в поисках информации о каком-либо продукте или услуге. Современные люди привыкли одновременно просматривать 100 телевизионных каналов, которые доставляются к ним в дом космическим спутником. Многие не могут выйти из дома, не взяв с собой пейджер, сотовый телефон, ноутбук и систему спутниковой навигации. Люди привыкли получать информацию

мгновенно, и их утомляет часовое слушание проповедника, который на протяжении всей проповеди «разжевывает» им только одну идею.

Проанализируйте популярные телевизионные программы. Вы увидите, что в одной программе переплетаются друг с другом несколько сценариев. Современные слушатели привыкли лакомиться блюдом, которое называется «вечно меняющаяся информация», и это отличительная черта всего общества. Они привыкли не задерживать свое внимание на предмете более пяти секунд. Это не означает, что мы должны втискивать нашу проповедь в перерывы между двумя рекламами. Но мы должны понимать, что в обществе сложился определенный менталитет относительно времени. После того как закончится отпущенное вам время, вас просто перестанут слушать. Хорошо слушают тех пасторов, проповеди которых состоят из нескольких пунктов, на каждый из которых отводится 5–9 минут.

Хочу предложить вашему вниманию несколько сбалансированных советов, которые помогут оживить вашу проповедь. Что-то, возможно, вы уже делаете, что-то вам еще предстоит сделать.

### ЧТО МЫ ПРОПОВЕДУЕМ?

Один из моих профессоров, преподающий мастерство проповеди, однажды сказал, что трудно найти проповедника, который против библейской проповеди, как трудно найти и того, кто такие проповеди говорит. Роджер Ван Харн подчеркивает, что проповеди проповедуются из библейских текстов, но не на библейские тексты. Иногда я слышу высказывания проповедников, что «сегодняшняя проповедь не очень гомилетична». Как профессор гомилетики, я весь во внимании, я придвигаюсь к краешку стула, с нетерпением ожидая проповеди, которая действительно будет следовать библейскому тексту. Только тогда моя надежда действительно оправдывается, когда проповедник берет стихи из Библии, объясняет их и пытается найти им применение в современной жизни.

Гомилетична проповедь или нет, зависит от того, какой гомилетике вы

были научены. Нужно учитывать, что гомилетика за последние 20 лет изменилась. Сейчас уже главное не то, что я могу сказать об этом отрывке, а то, что этот отрывок пытается сказать.

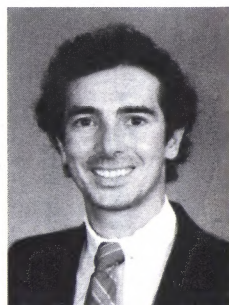
Большинство современных профессоров гомилетики утверждают, что нам нужно возвращаться к повествовательной проповеди и позволять тексту ваять структуру проповеди. Проповеди времен ранней Церкви относятся к повествовательному типу. Библия сама по себе повествовательна, это не набор разных подпунктов. Господь знал, как подавать информацию наилучшим образом. Ранние пятидесятники строили свою проповедь в виде рассказа, потому что они не заканчивали семинарий. Дон Вардло совместно с шестью соавторами в книге «Проповедуйте по Библии» очень ясно показывает, что самая сильная проповедь — это та, которая основывается на библейском тексте.

Нам необязательно рассказывать стих за стихом, но основная идея отрывка должна стать основной идеей проповеди. Дэвид Батрик рекомендует пасторам выписывать план библейского отрывка, перечислять основные пункты и затем развивать каждый из них в разных направлениях. Он говорит, что тематическая проповедь подобна вспышке мгновенной фотографии, в то время как отрывок из Библии похож на фильм. Наши слушатели больше привыкли к просмотру фильма, чем к созерцанию вспышек фотоаппарата.

Цитаты из Библии подобны садам, наполненным истиной, а не отдельно растущим цветам. Они подобны столам, ломящимся от еды, а не скучным бутербродам. Тогда зачем сокращать текст до одной темы, которую мы передаем в тематической проповеди, в то время как этот отрывок пытается донести до нас множество истин? Если Божье Слово может раскрыть себя в 30-секундном параграфе, то мы должны быть способны пересказать его в 30-минутной проповеди. Когда мы уменьшаем Божье Слово до отдельных тем, мы не позволяем Богу донести до нас то послание, которое Он хочет передать, не позволяем Святому Духу говорить через библейский текст. В результате наши слушатели не знают Божье Слово или не понимают его и становятся духовно уязвимыми. Я не настаиваю на полной отмене тематических проповедей, но хотел бы слышать их как можно реже.

Важен также результат, которого достигает проповедь. Вильям Томпсон писал: «Когда мы проповедуем по Библии, мы помогаем слушателям взглянуть на мир, в котором они живут, глазами Бога, и делаем их способными ответить на призыв Божьего Слова».

Мы проповедуем отчаявшемуся, израненному веку. Веку, который нуждается в любящем, исцеляющем прикосновении Божьего Слова. И это Слово может прикоснуться только через твердую целостную проповедь. Проповедь по Библии.



Майкл Ван Дорен,  
доктор служения.

17 лет преподавал курс искусства проповеди в Юго-Восточном колледже Ассамблей Божьих в городе Лейклэнд, штат Флорида. В настоящее время участвует в служении благовестия.

*Мария Халил-Гиллеленд*

**Проповедь,  
которая  
преобразует  
жизни.  
Эти кости  
оживут**



Джеймс Эрл Мэтью однажды сказал: «Проповедь, какой ей Бог предназначил быть, никогда не потеряет своей силы и своего права на существование. С каждым новым поколением у людей появляются новые потребности, но Божий способ отвечать на них остается неизменным». Если пасторы хотят соответствовать культурным запросам своей паствы и находить контакт с современным поколением, они должны знать, что для этого есть только один способ — стоять под помазанием Святого Духа и провозглашать неизменную истину Божьего Слова. Возможно, вам кажется, что проповедь не может соревноваться с быстро меняющейся культурой, в которой мы живем. Нынешнее поколение привыкло, что ее аппетит разжигают специальными эффектами, динамичными фильмами и магией видео. Мы проповедуем Евангелие и хотим видеть, как Слово Божье преобразовывает жизни людей. Но что зачастую предстает перед нашими глазами, когда во время проповеди мы смотрим на паству? Мы видим мужа, обманывающего свою жену, подростков, которые переговариваются друг с другом, сидя на последней скамейке и абсолютно не слушая проповедь, и человека, который уже в первые пять минут нашей проповеди сладко спит.

Если пасторы хотят соответствовать культурным запросам своей паствы и находить контакт с современным поколением, они должны знать, что для этого имеется только один способ — стоять под помазанием Святого Духа и провозглашать неизменную истину Божьего Слова.

И все же пасторы не должны соревноваться с Голливудом. Потому что у них есть то, чего никогда не смогут дать ни телевидение, ни киноиндустрия. Это Слово Божье, которое изменяет жизни людей, и сила Святого Духа. Из уст пасторов исходят слова, которые являются целительным бальзамом для ран. Слова, которые приносят утление жаждущим душам. Слова, которые ломают оковы и отпускают пленников на свободу. Слова, которые имеют влияние на вечность.

Павел пишет в Первом Послании к Коринфянам (1:18): «Ибо слово о кресте для погибающих юродство есть, а для нас спасаемых — сила Божья».

Конечно, мы можем использовать спектакли, чтобы рассказывать людям о Боге и подводить их к встрече с Ним. Но только одно средство может по-настоящему изменять жизни. Это средство уготовано и назначено Богом. И это — проповедь Евангелия, в котором заключена сила Божья для спасения каждого человека.

Пророк Иезекииль жил в крайне трудное время (Иез. 37:1–14). Народ Израиля из-за своих грехов был уведен в Вавилонский плен. Задолго до пленения Господь неоднократно через пророков предупреждал израильский народ. Он говорил, что произойдет, если они не будут слушаться

Бога. Но они продолжали бунтовать. И в результате их грехов Иерусалим был разрушен, а народ захвачен в плен. Пророк Иеремия остался в Иерусалиме, чтобы служить тем немногим, кто уцелел. Даниил и Иезекииль были уведены в плен и служили там.

Господь дает каждому Своему пророку откровение свыше и затем налагает на него ответственность — донести его так, как этого хочет Он. В 33-й главе Книги Пророка Иезекииля Господь образно рассказывает пророку, в чем заключается его ответственность. Человек, который получает послание от Бога, подобен стражу. Если страж вовремя не предостережет народ и тот будет уничтожен, то ответственность будет лежать на страже. Если же страж будет смело провозглашать Слово Божье и народ послушается его, то страж сможет спасти его.

Судьба людей в наших руках. Но быть посланцем, избранным Богом, — это великая привилегия. В 37-й главе Книги Пророка Иезекииля говорится о том, что Божье послание, проповедуемое в Божьей силе, может преобразовывать жизни. Оно может воздействовать на нации и изменить мир. Проповедь, произнесенная в помазании Святого Духа, — это Божье средство,

которое высвобождает Божью силу и производит Его работу.

Большинство проповедей, произносимых сегодня, — академические, интеллектуальные и информативные. Они красноречивы и произносятся в соответствии с высокими требованиями ораторского искусства, но не имеют силы изменять жизни. Если проповедь помазана Святым Духом, тогда огонь падает с небес и в душах возрастает благочестие. В такой проповеди пастор не выпячивает свое, человеческое, а дает говорить через себя Духу Святому. И тогда Дух Святой обличает, наставляет, умоляет, освобождает, исцеляет, оживляет и восстанавливает.

Проповеди, помазанные Святым Духом, не могут быть получены на академических скамьях. Они не зависят от того, насколько вы хорошо знаете герменевтику, экзегетику и какой пост занимаете. Таким проповедям нельзя научить. Их можно только получить. Получить, молясь и ожидая посещения Господа.

37-я глава Книги Пророка Иезекииля открывает нам 4 принципа проповеди, преобразующей жизни людей.

### **ПОДГОТОВКА ПРОПОВЕДУЮЩЕГО**

Проповедующий должен быть наделен силой Святого Духа. В Книге Пророка Иезекииля (37:1) написано: «Была на мне рука Господа». Нашему служению квалификация присваивается не в высших учебных заведениях. Это не диплом, который мы носим в кармане или вешаем на стену. Квалификация определяется по присутствию или отсутствию на нас руки Божьей. Рука Божья — это Его сила, Его мощь. Она снаряжает нас для выполнения работы, к которой мы призваны. Мы видим, что в 37-й главе Господь призывает Иезекииля не в первый раз. Обращение Господа к Иезекиилю мы находим уже в первой главе. Иезекииль был на реке Ховар, когда к нему было слово Господне, и рука Господа была на нем. И эти две фразы: «было слово Господне ко мне» и «рука Господня была на мне» повторяются в Книге Пророка Иезекииля многократно. Для Иезекииля было привычно ходить в помазании Божьем и постоянно слышать голос Божий. Мы тоже

можем слышать голос Божий и получать Божьи откровения, если будем ежедневно водимы Святым Духом.

### **БУДЬ ВОДИМ СВЯТЫМ ДУХОМ**

Рука Божья вела Иезекииля в духе и поставила его посреди поля, усеянного костями. Если бы единственным желанием Иезекииля было получить место служителя, вряд ли бы он выбрал сухие кости в качестве своих новых прихожан. Мы должны быть уверены, что находимся на занимаемом нами месте не из-за хорошей зарплаты, а потому, что туда нас поставил Бог. Тогда мы будем проповедовать с верою, служить с посвящением, оставаться верными, даже если вокруг нас одни сухие кости, и ожидать пробуждения. Ожидать того времени, когда Господь вдохнет в сухие кости жизнь.

Иезекииль был поставлен посреди огромного поля битвы, на котором сложили свои головы десятки тысяч людей. Неоднократно сюда прилетали грифы и клевали кости. Много раз на кости лил дождь и отмыл их до чистоты. Каждый день на них святило солнце и отполировало их до блеска. В этих костях не было никаких признаков жизни. И все же Святой Дух привел служить Иезекииля именно в это место.

Святой Дух поможет нам увидеть истинное духовное состояние людей, которым мы служим, и сделает наши сердца чуткими к их нуждам. Если мы будем чуткими в Духе, нам не нужно будет заставлять себя быть чуткими чисто по-человечески. Мы не раз слышали, что нужно проповедовать, будучи чуткими к людским нуждам. Но Израиль в те дни не знал, каковы его истинные нужды. Одни думали, что больше всего они нуждаются в освобождении из Вавилонского плена. Другие — что их наибольшая потребность — возвращение домой, в Иерусалим. Но Иезекииль знал их истинное состояние и их настоящие нужды. Неверующие не знают своих духовных нужд. Но нам может быть открыто Духом Святым, что творится в их сердцах. Можно провести в церкви социологический опрос и попытаться выяснить духовные темы, которые волнуют церковь. Но знает ли сама церковь свои духовные нужды?

Когда Иезекииль обозревал мрачную картину, он думал о двух вещах. Во-первых, костей было много, т.е. нужда была непомерной. Во-вторых, кости были очень сухими, а это значит, что обстоятельства были удручающими. Информативная проповедь не смогла бы ответить на нужды мертвых прихожан. Иезекииль мог бы рассказать им, почему им необходимо жить по Духу. Он мог бы преподать им семь шагов к духовной жизни. Но это им не помогло бы. Что им действительно было нужно, так это дуновение Бога.

Слишком много проповедей информируют людей, но не изменяют их жизни. И только Дух Божий может разрушить вражеское иго и изменить человека.

Вспомните то время, когда вы только начинали служить, начинали проповедовать. Если вы были подобны большинству из нас, то вы наверняка сокрушались перед Богом. Вы говорили: «Господь, я хочу услышать Тебя! Господь, дай мне слово!» Перед тем как вы становились за кафедру, вы вопили к Богу: «Господь, будь со мной! Помажь меня!» Но затем, прослужив несколько лет,

*Святой Дух поможет нам увидеть истинное духовное состояние людей, которым мы служим, и сделает наши сердца чуткими к их нуждам.*

вы научились говорить «отполированные» проповеди. Вы научились создавать «кафедральное присутствие». И выяснили, что для произнесения хорошей проповеди необязательно стоять на коленях и взывать в молитве к Богу.

Послушайте вопрос, который задал Бог Своему слуге: «Сын человеческий! Оживут ли кости эти?» (ст. 3).

Говоря «сын человеческий», Господь тем самым подчеркивает человеческую природу Иезекииля. Если бы Иезекииль смотрел на кости человеческими глазами, то он мог бы со стопроцентной уверенностью сказать, что эти кости никогда не оживут. Но Иезекииль верил в Бога и поэтому сказал: «Господи Боже! Ты знаешь это!» (ст. 3).

Проповедник находится между двумя мирами. Первое повеление Бога было проповедовать костям, второе — пророчествовать ветру. Если вы хотите увидеть жизни людей измененными, то вы должны делать и то и другое. Пророчество ветру — это ходатайственная молитва и отчаянная просьба к Господу о том, чтобы Он пропитал Своей жизнью людей, которым мы служим. Есть много людей, которые пророчествуют костям. Но очень мало тех, кто пророчествует ветру. Проповедь без молитвы неэффективна.

Иезекииль пророчествовал костям, но в них все равно не было видно дыхания жизни. Был шум, кости тряслись и сближались одна с другой, но они не становились живыми людьми. В наших церквях очень много шума — музыка, проповеди, мультимедиа. Я не отрицаю, что все это необходимо, но эти вещи не могут заменить Святого Духа.

Иезекииль видел, что все кости сошлись вместе и составили тело. Подобно этому, наши церкви действуют как хорошо отлаженный механизм. У нас есть видение, миссия, цели. Но разве имеет значение, насколько красиво тело, если само оно мертвое?

В телах не было жизни до тех пор, пока Иезекииль не изрек пророчество ветру. И когда он изрек пророчество, как велел Бог, в тела вошел Дух, и они стали на ноги — весьма, весьма великое полчище. Когда дует Святой Дух, церковь получает жизнь и встает на ноги, как великая армия.

Если это было верно для Иезекииля — значит, это будет верно и для нас. Неважно, в каком состоянии сейчас находится ваша церковь, Господь хочет вдохнуть в нее жизнь и излить на нее Святого Духа. Но для этого мы сами должны быть облечены силой свыше, должны быть движимы и водимы Святым Духом.

Итак, сначала должна идти подготовка самого проповедующего, затем — откровение о теме проповеди. Если мы будем духовно готовы, мы услышим голос Божий. Людям не нужна еще одна проповедь, им нужно слышать, что говорит Бог.

### **«НАСТОЙ ВОВРЕМЯ И НЕ ВОВРЕМЯ»**

Могли ли оживить кости? По-человечески мы можем сказать — нет. Но Божья сила не связана с человеческой ничтожностью. Божья сила не ограничена нашими обстоятельствами. Божье слово живо и действительно. Мы должны пророчествовать, т.е. смело говорить Божье слово. Слово, провозглашенное в помазании Святого Духа, всегда сопровождается проявлением Божьей власти.

Вспомните, что сказано об Иисусе в Евангелии: «Ибо Он учил их, как власть имеющий, а не как книжники и фарисеи» (Мтф. 7:29). Почему? Потому, что тогдашние раввины говорили: «Ну... хорошо, раввин Гамалиил сказал...». Они просто передавали слова раввина Гамалиила. Это были слова кого-то, кто сказал, что он слышал Господа.

Проверьте себя: не передаете ли вы чьи-то чужие слова? Будьте уверены, что то слово, которым вы служите людям, вы получили от Бога. Мы нуждаемся в том, чтобы Бог говорил через нас с такой силой, чтобы мы смогли с уверенностью сказать: «Так говорит Господь!»

Когда Павел провозглашал Евангелие, его речь была не слишком изысканной или мудрой. Наоборот, он приходил в немощи, страхе и трепете. Его проповедь заключалась не в убедительных словах человеческой мудрости, а в явлении Духа и силы.

Мы должны быть верны в провозглашении Божьего Слова. Иезекииль слышал каждый скрип, каждое шевеление костей, потому что его сердце было чутким. Мы должны стоять твердо и непоколебимо,

передавая то слово, которое Бог нам дал. Мы не должны идти на компромисс, боясь обидеть кого-то. К примеру семью, которая жертвуя наибольшую десятину. Нам нужно пророчествовать так, как повелевает Господь.

## **БОЖЬЕ СЛОВО ПРИВОДИТ К ПРОБУЖДЕНИЮ**

### **Божье слово обнажает состояние людей**

В День Пятидесятницы Петр проповедовал в помазании Святого Духа: «Этого, по определенному совету и предведению Божию преданного, вы взяли и, пригвоздивши руками беззаконных, убили» (Деян. 2:23). Но в конце его проповеди «они умилились сердцем и сказали Петру и прочим апостолам: что нам делать, мужи братья?» (Деян. 2:37).

Недавно к нам в церковь на утреннее служение пришли два колумбийца. Они только что прибыли в Соединенные Штаты. Колумбийцы плохо говорили по-английски и слушали проповедь через электронные переводчики. В конце собрания они отдали свои сердца Господу. У нас в церкви есть также служение на испанском языке. Мы проводим его в 17:30. Они пришли и на это служение и привели с собой троих друзей. Один из приведенных отдал свое сердце Богу. Затем все они остались на служение, которое начинается в 18:30, — и еще двое приняли Иисуса Христа. В один день пять колумбийцев приняли Иисуса Христа своим Господом и Спасителем, хотя они не говорили по-английски! Это была обличающая сила Святого Духа!

### **Божье Слово освящает**

В нашей церкви есть женщина. Она — лидер молитвенного служения. Если бы вы увидели ее в тот момент, когда она впервые пришла к нам, вы бы сказали, что она гуляла всю ночь с субботы на воскресенье и в воскресенье пришла в церковь просто для видимости. Но Бог начал касаться ее сердца и менять его. Эти внутренние изменения отразились и на ее внешнем виде. Она сменила свой стиль одежды. Позже она рассказывала о себе: «Меня кто-то пригласил прийти в церковь, и я, даже не зная почему, согласилась. Но

перед этим я обошла все ночные клубы, а потом пришла на служение, просто чтобы отстал надоедливый знакомый. Но когда Бог начал касаться моего сердца, я уже не могла оставаться прежней». Проповедь Божьего Слова освящает жизни.

## **Божье Слово приносит освобождение**

Я знаю женщину, которая десять лет назад заболела волчанкой. Друзья приглашали ее в церковь, но она говорила: «Нет, я — католичка. Я не пойду в протестантскую церковь». Болезнь настолько сильно прогрессировала, что она все же пришла к нам. Господь в тот день дал мне слово, что Он исцеляет. И Бог исцелили ее от волчанки. В первый же месяц она приняла спасение и была крещена Святым Духом. Сегодня эта женщина — одна из преданных служителей нашей церкви.

Проповедь Слова Божьего, помазанная Святым Духом, приводит к пробуждению. Она производит спасение. Она производит исцеление. Она производит освобождение. Р.А. Торрей сказал: «Пятидесятническая проповедь рождает Пятидесятницу». Слово Божье, проповедуемое в помазании, меняет жизни. И оживляет сухие кости!

*Проповедь  
Слова Божьего,  
помазанная  
Святым Духом,  
приводит  
к пробуждению.  
Она производит  
спасение.  
Она производит  
исцеление.  
Она производит  
освобождение.*



*Мария Халил-Гиллеленд,  
старший пастор Ассамблеи Божьей  
«Новая жизнь», штат Флорида.  
Проповедь была произнесена на  
конференции, которая проводилась  
для пасторов пятидесятнических  
церквей в 2002 году в Спрингфилде,  
штат Миссури.*

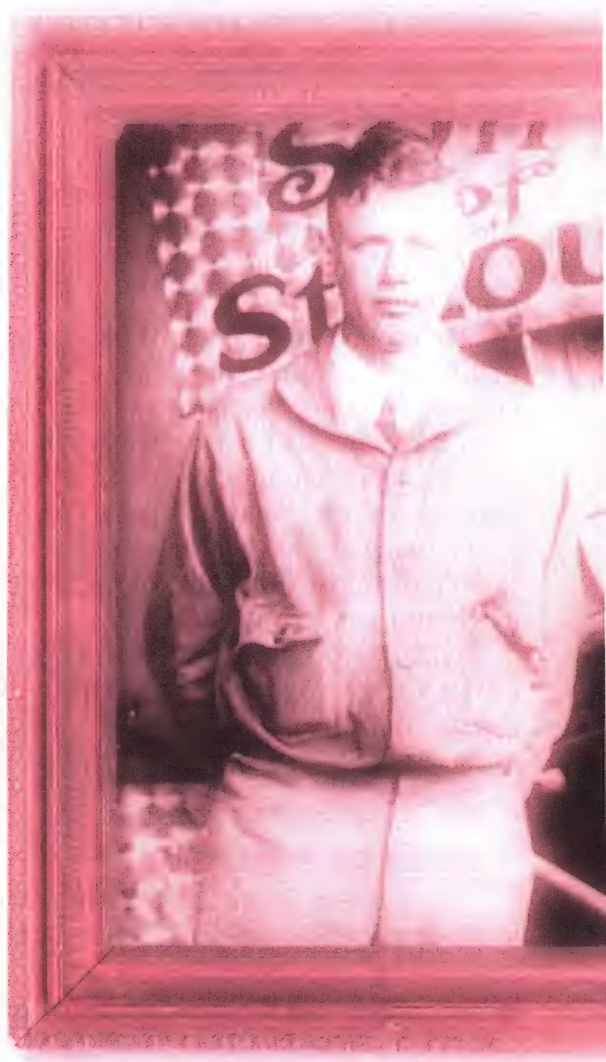
# Чарльз Талмаг Крабтри



з Сперджен



Девитт Талмаг



Чарльз Линдберг

**Что это за имя,  
которому мы должны  
соответствовать?**

Меня зовут Чарльз. Есть несколько историй о том, как я получил такое выдающееся имя. Я родился рано утром, в доме служителя. И тотчас своей первой «проповедью» разбудил своего старшего брата, который намного старше меня! Он соскочил с кровати и, узнав, что родился мальчик, стал настаивать, чтобы меня называли «маленький Чарли». Другое объяснение гласит, что я был назван так потому, что успел выпрыгнуть на свет Божий еще до того, как доктор подошел к маме, чтобы помочь ей разрешиться. И тогда удивленный доктор сказал: «Вы должны назвать его в честь Чарльза Линдberга, потому что он буквально влетел в этот мир».

Мое второе имя Талмаг. И оно не раз вызывало недобрые отзывы и непонимающие взгляды. «Как оно вам досталось?» — спрашивают меня. Мои родители дали мне это имя в честь моего дяди Тала, который в погоне за фортуной несчастливо закончил свою жизнь в Клондайке. Несколько лет спустя один проповедник, являющийся поклонником Чарльза Спердженса и Девитта Талмага, узнал о моем имени. Он с благоговейным страхом в голосе сказал моим родителям: «Ваш сын теперь должен жить в соответствии с именами, которые вы ему дали!»

Всегда, когда я представляюсь пятидесятническим проповедникам, я вспоминаю эти слова: «жить в соответствии с именем». Я верю, что жить в соответствии с именем «пятидесятнический проповедник» — это значит идти дальше Линдберга, Талмага или Спердженса.

## БИБЛЕЙСКИЕ ОПРЕДЕЛЕНИЯ

Очень важно время от времени возвращаться к Писанию, чтобы ориентировать себя на истину, Божьи ценности и небесную перспективу. Это необходимо делать, потому что в наше время истина порой кажется относительной, ценности легко сдвинуть с места, и мирской взгляд является зачастую единственным, который имеют многие люди.

Никогда пятидесятнический проповедник не должен позволять миру давать ему определение. Как только это происходит, он сразу же начинает подстраиваться под мир, каков бы этот мир ни был — светский или церковный. «Боязнь перед людьми ставит сеть» (Прит. 29:25). Когда дело касается служения, мы имеем право задавать лишь один вопрос. И этим вопросом будет не «что думают люди?». Это будет вопрос: «Что думает Бог?» Вопросы «Что такое пятидесятнический?» или «На кого похож пятидесятнический проповедник и как он должен себя вести?» — неполные. Правильным вопросом будет: «Кто такой пятидесятнический проповедник и действует ли он так, как Бог того хочет?» По большому счету только Божье мнение играет роль.

Мы должны определять духовную истину на основании Библии, иначе мы будем интерпретировать ее в соответствии с человеческим пониманием. Пятидесятнику необязательно долго выслушивать неверующих людей. Он может быстро понять, что они неспособны улавливать духовную истину. Даже если человек имеет степень доктора наук, и IQ у него не ниже 180, не имея рождения свыше и откровения Святого Духа, он не может правильно рассуждать о духовных истинах. «Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это

безумием; и не может разуметь, потому что о сем надобно судить духовно» (1-е Кор. 2:14). Пусть ни один пятидесятнический проповедник никогда не будет поддаваться влиянию мира и никогда не поколеблется под воздействием даже самых лучших его умов. Потому что они — душевые, а не духовные.

Давайте дадим библейское определение понятия «проповедник». Проповедник — это тот, кто провозглашает библейскую истину, в том числе Евангелие. Рукоположенный проповедник — это человек, который отделен и назначен высшей властью провозглашать Божье Слово. Это поистине чудесное назначение и ответственность.

Когда мы ставим слова «пятидесятнический» и «проповедник» рядом, мы имеем дело со званием, имеющим огромное значение в Царстве Божьем. Но в то же время мало слов, которые в церковном мире подвергаются столь критическому разбору и вызывают большую полемику и смущение, чем эти. И необходимо объяснить почему.

Пятидесятница по своей природе может быть выражена только в сверхъестественных терминах. Это — обещанный дар от Господа. Вначале он был засвидетельствован языками, которые не могут быть сопоставимы с другими, затем духовной силой и необычными способностями. И наконец, духовным характером, который проявляется в чудесных дарах. Это явление имеет неземное происхождение, поэтому не удивительно, что люди дают ему разные определения.

Пятидесятнические проявления демонстрируются через несовершенных людей. При этом между естественным человеком и Духом Святым создается напряжение, противоречие. Существует искушение судить о явлении Пятидесятницы по ее проявлениям через несовершенного человека. Но судить о ней следует по Божиим обетованиям. Не всегда можно объяснить связь между эмпирическим проявлением и логикой.

Люди никогда не поймут Пятидесятницу. И это не наша задача — понимать логику Божьих действий. Наша ответственность — верить в Слово Божье и

повиноваться Еgo указаниям. Если пятидесятническая Церковь когда-нибудь дойдет до такого состояния, что перестанет провозглашать сверхъестественное только потому, что не понимает его логики, она перестанет быть пятидесятнической Церковью.

И сегодня мы это уже можем встретить. К примеру, стал замалчиваться такой сверхъестественный дар, как Божественное исцеление. Больно видеть, как многие служители перестали проповедовать на эту тему, потому что они не могут понять, как одни исцеляются, а другие — нет. Молились-то они за всех с одинаковой верой и провозглашали одну и ту же истину! Некоторые не увидели ожидаемого результата и пришли в смущение. Но пятидесятнические проповедники не должны нести ответственность за то, происходят чудеса или нет. Они должны нести ответственность за провозглашение Слов Того, Кто совершают чудеса. В Евангелии от Марка (16:17) написано: «Уверовавших же будут сопровождать сии знамения», а не «того, кто разгадает, как совершаются чудеса, будут сопровождать сии знамения». Пятидесятница — это сверхъестественное проявление, которое функционирует полностью под руководством Бога, а не в области человеческого понимания.

Я принципиально против того, чтобы понятию «пятидесятнический» давали определения. Определение накладывает отпечаток на ценность происходящего и на претворение его в жизнь. Если мы расцениваем фразу «пятидесятнический проповедник» в соответствии с Библией, наше ожидание вырастает до сверхъестественного уровня. Если мы даем человеческое определение пятидесятническому проповеднику, наши ожидания снижаются до уровня человеческого опыта.

Всякие взаимоотношения зависят от ожиданий. Честные, искренние люди будут поступать и действовать в соответствии с тем, чего от них ожидают. К примеру, если пастор назначает молодежного пастора, он должен четко объяснить, чего он ожидает от него. В противном случае молодежный пастор будет поступать в соответствии с тем, чему он

научился у других. Я видел много людей, которые были в церкви на ставке и работали очень много и усердно, но все равно не убеждали старшему пастору просто потому, что имели другое видение и действовали в соответствии со своим определением той работы, которую они выполняли. Ожидания, определение и ответственность пятидесятнического проповедника должны основываться на библейской парадигме. Только тогда проповедник и слушатель будут действовать в соответствии с Божьими ожиданиями. И поверьте мне, ожидания Бога — велики.

Определение «пятидесятник» тесно связано с Днем Пятидесятницы. Пятидесятница была исполнением Божьего обетования наделить каждого верующего небесной силой. Это сила свыше. Иисус велел ученикам не идти сразу же на служение, но ждать, когда они облекутся этой силой.

В День Пятидесятницы Бог показал, как происходит крещение Святым Духом. В Своей мудрости Он выбрал самый неконтролируемый орган тела — язык, чтобы показать, что человек наполнен Святым Духом и что он под Его контролем. Поэтому нельзя сказать, что человек, который никогда не говорил на иных языках, — пятидесятник.

Проблема многих пятидесятников (включая пятидесятнических проповедников) состоит в том, что они получают крещение Святым Духом и на этом останавливаются. В то время как ученики Иисуса «постоянно пребывали» (Деян. 2:42).

Пятидесятники имеют подмоченную репутацию только потому, что многие люди, которые получали крещение Святым Духом, относились к нему как к конечному результату, а не как к началу нового служения и новой жизни. И поэтому результаты удручающие. Нет сверхъестественных проявлений. Нет измененных характеров. Подобно галатам, они начали в Духе, а пытались продолжать по плоти (Гал. 3:3). Истинные пятидесятнические проповедники получают крещение Святым Духом и затем продолжают жить в Его полноте.

Быть пятидесятническим проповедником — это подражать жизни и служению апостолов Нового Завета. Мы можем изучать их слова, дела и привычки. Из их жизни мы можем узнать, что «пятидесятник» — это великое имя, в соответствии с которым нужно жить.

## **ПЯТИДЕСЯТНИЧЕСКИЙ ПРОПОВЕДНИК ДИСЦИПЛИНИРУЕТ СВОЮ ДУХОВНУЮ ЖИЗНЬ**

Любой человек, изучающий жизнь новозаветной Церкви, будет глубоко впечатлен поведением апостолов и духовностью их характеров. Подобно им в то время жили и многие верующие. Пятидесятнические проповедники должны быть наполнены Святым Духом. Водительство Духа Святого и хранение Иисуса в сердце должно быть ежедневным. Неверно, когда пятидесятнический служитель совершает сверхъестественные проявления, но не живет жизнью, подобной Христовой. Мы судим о человеке не по дарам, а по плодам.

Когда Святой Дух пришел во всей полноте, стали изменяться характеры учеников. И первым был Петр. До получения дара Святого Духа он был полностью рабом своего характера и плотского поведения. Его не изменили даже три с половиной года

следования за Иисусом. Но после крещения Святым Духом он стал другим. Только тогда Иисус смог жить в нем и через него. Только после этого Петр стал настоящей скалой и пятидесятническим лидером.

Роли Святого Духа в изменении характера и образа жизни верующего уделяется слишком мало внимания. Плод Святого Духа — это характер Христа, находящийся в верующем. Верующий должен быть постоянным местопребыванием Духа. Именно через плоды Святого Духа проявляется полнота силы.

Пятидесятнический проповедник должен в большей степени оцениваться по характеру и духовности, чем по способности проповедовать и творить чудеса. Обязанность пятидесятнического проповедника — свидетельствовать о Христе делами, а потом уже словами. Неслучайно корни Ассамблей Божьих и других американских пятидесятнических церквей берут начало в Движении святости. Духовные люди всегда делают упор на святость, чистоту жизни и освящение. Те, кто ищет святости без Святого Духа или пытается выполнять закон по плоти, обычно заканчивают в законничестве или начинают жить плотской жизнью, ища себе разнообразные оправдания.

Пятидесятнический проповедник ведет освященный, полный святости образ жизни, потому что он обновляет своего внутреннего человека посредством посвящения, которое включает молитву в Духе и молитву с пониманием.

Пятидесятников также упрекали за проявления любви и радости, которые сопровождают исполненную Духом жизнь. Но давайте посмотрим на жизнь верующих Нового Завета, и мы увидим, что там тоже присутствовали проявления радости. Ученики были полны радостной, а не «несчастной» святостью. Несмотря на непреодолимые барьеры и многочисленные страдания, радость в Господе и любовь к другим были отличительными чертами исполненных Духом святых.

Когда я учу студентов, готовящихся стать служителями, я делаю упор на том, что им необходимо уметь общаться с людьми. Работа служителя связана с людьми. Проповедь и учение — это средство изменять людей, но никак не конечная цель. Некоторые любят толпу, но не любят людей. И тогда результат, который мы желаем получить от проповеди, может быть перечеркнут нашей плотской натурой или эгоистическим духом.

Приведу один пример. Один из моих знакомых пригласил в свою церковь хорошо известного проповедника. В субботу вечером этот пастор повел своего гостя в пятизвездочный ресторан. Пастор был очень взволнован этим приездом и почтит за честь, что такой известный проповедник гостит у него. Когда официант принес поднос с едой, гость стал отрицательно высказываться о качестве приготовленной пищи. Потом он отоспал тарелку назад и громким голосом потребовал заменить. Бедная официантка была унижена. Когда она отошла от стола, пастор наклонился к гостю и тихо сказал: «Когда она вернется, я хочу, чтобы вы свидетельствовали ей об Иисусе и пригласили ее завтра в церковь на ваше служение».

Проповедник со стыдом опустил голову: «Я не могу. Мне нечего ей сказать». «Если я говорю языками человеческими или ангельскими» (1-е Кор. 13:1). Пятидесятнический служитель только тогда может доказать, что он духовен, когда он любит «трудных людей»,

сохраняет спокойствие в обескураживающих обстоятельствах, хранит мир в тяжелые времена и радость в печали.

## **НАСТОЯЩИЙ ПЯТИДЕСЯТНИЧЕСКИЙ ПАСТОР СОЗДАСТ СИЛЬНУЮ ПЯТИДЕСЯТНИЧЕСКУЮ ЦЕРКОВЬ**

Книга Деяний Апостолов и послания Павла очень ясно показывают фундаментальные составляющие пятидесятнической Церкви.

Мы должны помнить, что Бог — неизменен и человеческая природа по большому счету все та же. Взаимоотношения между Богом и человеком носят не культурный, а духовный, не временный, а вечный характер. Церковь Иисуса Христа не должна быть жертвой меняющегося времени и рабом человеческих прихотей.

Слишком много пятидесятнических проповедников искушаемы оставить пример библейской Пятидесятницы, потому что их смущают экстремальные случаи, которые имели место в прошлом. Они делают то, что делали все непятидесятники в течение многих лет, — указывают на ошибки, вместо того чтобы изучать библейские примеры и их применение в жизни.

Все меньший упор делается на переживаниях Пятидесятницы и демонстрации Святого Духа. Этот упадок начался с того, что пасторы перестали брать на себя ответственность. Они перестали наставлять тех, кто неправильно использовал языки и их истолкование. Они оправдывали себя тем, что грешники не понимают Пятидесятницы, не понимают эффективности языков в достижении неверующих и наставлении Тела Христова.

Если пастор не позволяет дарам Святого Духа действовать в церкви, он крадет у нее сверхъестественные дары, дарованные ей Богом. Более того, я никогда не встречал пасторов, которые не желали бы публичного проявления даров Святого Духа, подводя церковь к жажде проявления даров (1-е Кор.12:31).

К пятидесятническому служению было призвано огромное количество людей. Число их с каждым годом растет. Но они должны помнить о своей обязанности —

## **ПЯТИДЕСЯТНИЧЕСКИЙ ПРОПОВЕДНИК**

Если проповедник соответствует нижеперечисленным характеристикам, то он — исполненный Святым Духом пятидесятник.

### **Имеет характер, исполненный Святым Духом**

Пятидесятнический проповедник заботится о том, чтобы у него был характер, исполненный Святым Духом. Если нет плодов Святого Духа, то все пятидесятнические характеристики автоматически аннулируются и дары Святого Духа дискриминируются.

### **Имеет разум, исполненный Святым Духом**

Пятидесятнический проповедник имеет разум, исполненный Святым Духом. Эта характеристика очень часто пренебрегается, особенно в сферах подготовки проповеди и служения освобождения.

Если разум исполнен Святым Духом, то человек будет стремиться стать похожим на Христа. Дух будет напоминать проповеднику, что он должен быть слугой для наследия Христова, а не господином. Заносчивые, гордые служители — угроза для стада. Они забывают, что поставлены Иисусом заботиться о пастве, а не командовать ею. Истинный пастух отдаст свою жизнь за овец. Он знает, какова должна быть его роль с Божьей точки зрения.

### **Имеет общение с Богом**

Пятидесятнический проповедник наслаждается общением с Богом, происходящим в Духе. Дар говорения на иных языках должен быть одним из наиболее высоко ценимых небесных ресурсов. В нем нужно упражняться каждый день. Если это истинно для верующего, это должно быть вдвойне истинно для проповедника. Нужда в близких взаимоотношениях с Богом очевидна.

### **Имеет водительство Духа Святого**

Дух Святой дает Свое водительство пятидесятническому верующему. Обетование, что Дух Святой наставит нас на всякую истину, не ограничивается одним или двумя направлениями. Если человек находится под полным контролем Святого Духа, то Он указывает ему направление во всех обстоятельствах.

### **Ожидает знамений и чудес**

Пятидесятнический проповедник должен понимать, что знамения и чудеса — естественная часть его служения. Ими должно быть проникнуто все его служение. Новый Завет с первой до последней страницы полон рассказов о чудесах. Если проповедник считает себя пятидесятником, то его служение должно провозглашать, что Иисус творит чудеса. Если он верит, что Иисус — жив, то он должен верить, что дни чудес не закончились.

Чарльз Талмаг Крабтри, заместитель генерального суперинтенданта Ассамблей Божьих, Спрингфилд, штат Миссури.  
Адаптировано из книги «Пятидесятнический проповедник»

*Я верю,  
что жить  
в соответствии  
с именем «пяти-  
десятнический  
проповедник» —  
это значит  
идти дальше  
Линдberга,  
Талмага или  
Сперджена.*

соответствовать этому имени и вести церковь к данному образцу.

В самом названии «пятидесятнический» есть вызов — жить в соответствии с именем. Нет более важного дела, чем если человек призван быть пятидесятническим проповедником или пастором.

Что значит сегодня быть пятидесятником? На что должна быть похожа пятидесятническая церковь? Какими должны быть характеристики пятидесятнического проповедника? И что более важно, почему мы должны жаждать быть пятидесятниками? Почему пасторы должны желать построить пятидесятническую Церковь? Ответы на эти вопросы можно найти в Писании.

### **ПЯТИДЕСЯТНИЧЕСКИЙ ПРОПОВЕДНИК**

- не будет пытаться служить до тех пор, пока не получит силу свыше — крещение Святым Духом с говорением на иных языках (Деян. 1 и 2);
- будет проповедовать и провозглашать крещение Святым Духом, чтобы верно свидетельствовать об Иисусе (Деян. 2);
- делает все возможное, чтобы новообращенные получали крещение, знали правильные доктрины, имели общение друг с другом, участвовали в причастии, молитвенных собраниях и были научены служить друг другу (Деян. 2:41–47);
- позволит Богу использовать себя для явления могущественных чудес (Деян. 3), цель которых — проповедь Иисуса как Спасителя и Господа;
- смело противостоит тем, кто хочет «обыкновенную церковь» (Деян. 4);
- решительно противостоит греху в церкви (Деян. 5);
- провозглашает Пятидесятницу людям, не крещеным Святым Духом (Деян. 11);
- возгревает веру и не позволяет, чтобы законничество закрыло дорогу Божьей благодати (Деян. 15);
- подготавливает других к пятидесятническому служению на своем личном примере (1-е и 2-е Тим.);
- проповедует и любит благочестивый образ жизни (Тит 1:7–11).

### **ПЯТИДЕСЯТНИЧЕСКАЯ ЦЕРКОВЬ**

- должна верить и ожидать от Бога, что каждый ее член получит крещение

Святым Духом со знанием говорения на иных языках (Деян. 2);

• служит другим и является щедрой в служении финансами (Деян. 2:45);

• целеустремленно свидетельствует людям об Иисусе; поддерживает миссионеров, которые служат как внутри страны, так и за ее пределами (Деян. 15:25; 1-е Кор. 16:1–3);

• имеет и практикует духовные дары, которые служат к единению. Творит чудеса, свидетельствующие о силе Бога (1-е Кор. 12);

• признает все дары служения и дары Святого Духа (1-е Кор. 12:28–31);

• умножается в количестве и насаждает другие церкви (Деян. 6; 16:5);

• известна как восхваляющая Бога (Деян. 2:47), восхваляет Бога песнями и на языках (1-е Кор. 14:15).

Именно сейчас — более чем когда-либо — время быть истинными пятидесятниками в вере и действии. Культура может меняться. Мир может никогда не принять весть Пятидесятницы. Но миллионы потерянных душ, проклятых дьяволом, запутанных религиозностью, разочарованных в материализме, ожидают истинного Евангелия. И это Евангелие должно быть провозглашено пятидесятническими проповедниками в силе Святого Духа со знаниями и чудесами. Проповедниками, которые живут в соответствии со своим именем.



*Чарльз Талмаг Крафтри,  
заместитель генерального  
суперинтенданта Ассамблей  
Божьих, Спрингфилд,  
штат Миссouri*

## ИНТЕРВЬЮ С ИВАНОМ САТЬЯВРАТА

### Что значит в вашем понимании быть пятидесятническим пастором?

**Сатьяврата:**

Пятидесятнический пастор

- имеет близкие отношения с Господом. Он знает Бога. Его служение основывается на встрече с Богом через Духа Святого;
- слышал призыв Господа и только поэтому начал свое служение;
- имеет призвание к конкретному служению. Он имеет призвание к спасению конкретной местности или конкретного народа.

1. Господь призвал его к спасению определенной местности через видение либо через побуждение Святого Духа.

2. Господь призвал его к спасению определенного народа, очень часто — людей другой культуры, которые никогда не слышали о Евангелии или слышали о нем из недостоверных источников;

• должен каждый день ходить с Богом. Люди приходят к нему, потому что он — человек Божий. Пятидесятнический пастор может говорить от имени Бога тем, кто нуждается в Его Слове. Он может говорить Божьи Слова с кафедры, во время душепечатильской беседы, при личной встрече. Он может передавать человеку Божью волю и Божье Слово для каждой конкретной ситуации;

• должен осознавать свою ответственность в том, чтобы подвести церковь к ясному пониманию сильного Божьего присутствия через знамения Царства. Должны быть видимы духовные проявления — как даров Духа Святого, так и Его плодов. Любовь, единство и поклонение Богу должно создавать атмосферу, в которой Божье присутствие будет настолько видимым, что церковь не может не свидетельствовать неверующим. Это вызов для каждого пастора — привести людей к личной встрече с Богом через духовные проявления знамений Царства среди Божьих людей.

Иван Сатьяврата, доктор философии, президент Южно-Азиатского библейского колледжа, Бангалор, Индия, председатель Азиатской теологической ассоциации.

Докторскую степень получил в Англии, в Оксфордском центре миссиологии

### ЗНАЕТЕ ЛИ ВЫ?

Вы можете найти журнал «ДУХОВНЫЕ ИСТОЧНИКИ» в режиме он-лайн на семи языках. Посетите страничку «ДУХОВНЫХ ИСТОЧНИКОВ» в Интернете и щелкните мышкой на нужном вам флаге. У вас появится выбор из семи языков, на которых публикуется журнал: **французский, русский, румынский, венгерский, хорватский, немецкий и украинский**. Вы сможете либо читать статьи журналов в режиме он-лайн, либо загрузить файлы для удобства использования позже. Вся информация находится на сайте: <http://www.enrichmentjournal.ag.org>.

Вы также можете задать нам любые вопросы либо запросить дополнительную информацию по адресу: [EnrichmentJournal@LifePublishers.org](mailto:EnrichmentJournal@LifePublishers.org).





Льюис



Линделл

## Интервью с Джоном Линделлом и Крисом Льюисом. Часть первая

# Разъяснительная проповедь и слушатели времен постмодернизма



Дуг Осс

**Примечание редактора.** Дуг Осс, доктор философии, директор Центра экспозиционной проповеди при Теологической семинарии Ассамблеи Божьих, участвует в создании нового раздела, посвященного проблемам современной проповеди. Этот раздел называется «Настоящая проповедь». Прежде чем мы перейдем к его первому выпуску, где представлено интервью с Джоном Линделлом и Крисом Льюисом, мы хотели бы попросить Дуга Осса ответить на такие вопросы, как «Откуда взялась идея создания подобного раздела?» и «Почему этот раздел стоит читать?»

### ИТАК, ЧТО МОЖЕТ БЫТЬ СКАЗАНО О ПРОПОВЕДИ ИЗ ТОГО, ЧТО ЕЩЕ НЕ БЫЛО СКАЗАНО?

Многое из того, что написано о проповеди, повторяет традиционно обсуждаемые темы и не приносит свежести. Слишком скучно, не правда ли? Если бы мы шли тем же путем, у вас бы появилось желание перескочить глазами сразу на конец статьи или совсем пропустить ее, не так ли?

Поэтому в первом выпуске вполне резонно для читателей задавать такие вопросы, как «Откуда взялась идея создания подобного раздела?» и «Почему этот раздел стоит читать?». И это вполне законные вопросы.

Во-первых, этот раздел будет поддерживать связь с читателем. Если вы найдете какие-либо темы или области, которые стоит обсудить, и вы знаете английский язык, пожалуйста, пишите нам на адрес: <http://www.enrichmentjournal.ag.org>. Мы не можем обещать, что будет рассмотрено каждое ваше предложение, но некоторые из идей, возможно, окажутся интересными для обсуждения. Кроме того, в этих дискуссиях мы не будем придерживаться

формального стиля (но это, разумеется, не будет означать отсутствия содержания или отсутствия нужных и значимых тем).

Во-вторых, этот раздел будет совмещать методологическое обсуждение, с одной стороны, и философский анализ современных проблем — с другой. Растущая и эффективная Церковь современного поколения очень сильно отличается от Церквей предыдущих поколений. Отличается настолько сильно, что Джордж Барна даже назвал это изменение революцией. И дело не только в том, что современному поколению лучше проповедовать без галстуков и пиджаков и изменять стиль общения. Это было бы слишком поверхностно. Революция в церковной культуре может потребовать пересмотра самой концепции проповедования. Если наша цель — максимизировать воздействие проповеди, то, возможно, нужно начинать рассматривать проповедь с точки зрения современного слушателя.

В-третьих, проповедь все больше интегрируется в рамки функционирования поместной церкви. Таким образом, в этом разделе будут обсуждаться различные способы интегрирования проповеди в модели служения и церкви.

Наконец, этот раздел будет пропагандировать те виды проповедей, которые будут наилучшим образом находить связь с новым поколением. И мы верим, что это разъяснительная проповедь (но мы не ищем стереотипов, как думают некоторые). Современное поколение должно знать, что говорит Библия (не важно, христиане они или нет, согласны они с Библией или нет). Современный слушатель отвергает манипуляции, примитивные утверждения и попытки умственного контроля. Но эти же люди могут серьезно размышлять о библейской истине, и они ценят проповедника, который ведет их по этому пути, не наязывая им свои умозаключения.

Первые два выпуска раздела как раз посвящены этим темам. В них содержатся интервью с пасторами Джоном Линделлом и Крисом Льюисом. Джон — старший пастор мегацеркви «Джеймс Ривер Ассамбли» в г. Озарк, штат Миссури, а Крис — его заместитель. Джон и его команда горят желанием рассказать каждому

проповеднику о преимуществе разъяснительной проповеди.

## ИНТЕРВЬЮ

### ЧТО ВАС БОЛЬШЕ ВСЕГО НАСТОРАЖИВАЕТ В СОВРЕМЕННЫХ ПРОПОВЕДЯХ, ПРОИЗНОСИМЫХ ЗА КАФЕДРАМИ?

**Линделл:** Мою основную озабоченность вызывает то, что современные проповедники отошли от Слова Божьего и просто используют Библию как отправную точку для разговоров о философии, современных тенденциях общества или поп-культуре. Некоторые служители думают, что каждая проповедь должна быть связана с областью ежедневных человеческих потребностей. Они не понимают, что Слово Божье через помазание Святого Духа будет касаться людских сердец и жизней так, как это для них уместно.

**Льюис:** А меня больше всего озадачивает то, что служители переживают об отсутствии связи проповеди с современной культурой. В результате люди начинают думать, что Божье Слово несовременно. А это в корне неверно. Один из моих профессоров сказал: «Нам нужно соответствовать и Библии, и современности. Если мы проповедуем без использования Библии, то мы лишь отвечаем на людские запросы». Многие пасторы отказываются проповедовать экспозиционную проповедь за кафедрой. Но когда мы не проповедуем разъяснительную проповедь, мы катимся вниз по наклонной.

### КАКУЮ РОЛЬ КАФЕДРА ИГРАЕТ В ЛИДЕРСТВЕ?

**Линделл:** Не существует более эффективного и сильного средства руководства людьми. Голос с кафедры — то, что говорится за кафедрой, — не только направляет церковную программу. Он также определяет отношение людей в церкви ко всем церковным вопросам. Он влияет на отношение людей к миру и на воздействие прихожан на мир.

**Льюис:** Кафедра — это ключ к церковному руководству, это место видения и духовной зрелости. Кафедра — это то место, откуда мы говорим: «Мы ведем вас вот этим путем, следуйте за нами». Я думаю, что кафедра — наиболее мощное место руководства как на уровне

*Не существует более эффективного и сильного средства руководства людьми.*

*Линделл*

отдельной церкви, так и на национальном уровне в рамках деноминации.

### ПОЧЕМУ ПОЯВИЛАСЬ ТЕНДЕНЦИЯ ДЕЛАТЬ ВОСКРЕСНЫЕ СЛУЖЕНИЯ БОЛЕЕ НЕПРИМЕТНЫМИ И ЗНАЧИТЕЛЬНО ОТХОДИТЬ ОТ РАЗЪЯСНИТЕЛЬНОЙ ПРОПОВЕДИ?

**Линдделл:** Необходимо отметить один фактор. Наше общество в значительной степени стало ориентироваться на зрелищность, или, говоря по-другому, на визуальное восприятие. Общество перешло от когнитивного восприятия к действию. Мы в большей степени ориентируемся на чувства и звуки. Если принять во внимание все эти факторы, то мы увидим угрозу, нависшую над проповедью.

Очень трудно идти в ногу с социальными тенденциями, соревноваться с ними. Люди думают, что если что-то происходит в обществе, то об этом непременно нужно говорить с кафедры, хотя бы для того, чтобы привлечь внимание людей. Многие не имеют уверенности в Божьем Слове и понимания того, что оно обладает силой изменять жизни людей. Как только мы начинаем думать, что философия может изменять человеческие жизни, и перестаем понимать силу Божьего Слова, мы теряем. Эти перемены — результат тех изменений, которые происходят в обществе. Они уменьшают силу, значимость и самодостаточность Божьего Слова.

**Льюис:** Я хотел бы добавить, что в нашем обществе разрекламированы некоторые психологические принципы, в соответствии с которыми людям не нужна Библия. Это происходит, когда люди начинают верить, что Библия не отвечает на их конкретные запросы. В результате мы отходим от Библии все дальше и дальше. В таком случае, как бы мы ни подавали проповедь людям — как представление или как проповедь — ответ на человеческие нужды, — они все равно чувствуют, что проповедь — дело минувшего. Проповедь воспринимается как устаревший способ общения с людьми. Многие думают, что проповедь должна иметь более разговорную манеру, что между проповедником и аудиторией должна устанавливаться взаимосвязь. Но когда проповедь

становиться более ориентированной на зрителя и менее — на Библию, она теряет свою силу. Если проповедь не укореняется глубоко в Слове Божьем, если она не черпает оттуда, то люди начинают сомневаться, что она сможет ответить на возникающие у них вопросы. И тогда они пытаются решить свои проблемы с помощью психологии.

### КАКИЕ ЖЕ СИЛЬНЫЕ СТОРОНЫ ЭКСПОЗИЦИОННОЙ ПРОПОВЕДИ, ЕСЛИ ГОВОРИТЬ О ЕЕ ВЛИЯНИИ НА СЛУШАТЕЛЕЙ ЭПОХИ ПОСТМОДЕРНИЗМА?

**Льюис:** Было бы ошибочно утверждать, что современные слушатели не хотят истины. Они могут фильтровать ее и говорить: «Эта истина не для меня». Если бы мы проповедовали по Сократу или по современным книгам, то нам было бы о чем волноваться. Но мы проповедуем Слово Божье, которое живо и острее меча обоюдоострого, проникающего до разделения плоти и костей. Когда мы проповедуем Слово Божье — мы проповедуем истину. Люди могут говорить: «Это наша прерогатива — решать, что истина, а что нет». Хорошо. Но тогда они противостоят истине Писания. В конце концов они же не говорят: «Мы не хотим, чтобы вы говорили нам правду». Я думаю, что они говорят: «Говорите нам правду». И если они слышат разъяснительную проповедь, их уверенность основывается не на том, что сказал пастор. Их уверенность базируется на истине, найденной в Слове Божьем. И эта истина изменяет людей.

**Линдделл:** Сегодня, если люди приходят в церковь и открывают Библию, то они хотят знать, что говорит Библия. Они сами могут решать, важно ли это для них. Так работает постмодернистское мышление. Люди сами определяют, действенна ли Библия в их жизни, уместна ли она для них. Но если они уже приходят в церковь, то хотят знать, что говорит Библия. Я полагаю, что постмодернизм рассматривает явление в целом. В этом-то и сила разъяснительной проповеди. И снова я хочу отметить, что, если проповедь произносится под помазанием Святого Духа, она имеет силу, которую чувствует

*Если проповедь не укореняется глубоко в Слове Божьем, если она не черпает оттуда, то люди начинают сомневаться, что она сможет ответить на возникающие у них вопросы.*

Льюис

не только проповедник, но и слушатели. Это так замечательно — слушать проповедь, которая движима Святым Духом.

### ЕСЛИ ГОВОРИТЬ О ПОКОЛЕНИИ СОВРЕМЕННЫХ СЛУШАТЕЛЕЙ, ЕСТЬ ЛИ У ВАС КАКИЕ-НИБУДЬ ПРЕДЛОЖЕНИЯ ПО УВЕЛИЧЕНИЮ ЭФФЕКТИВНОСТИ РАЗЪЯСНИТЕЛЬНЫХ МЕТОДОВ ПРОПОВЕДИ?

**Льюис:** Каждый из проповедующих в «Джеймс Ривер Ассамбли» обладает своим уникальным стилем проповедования. Я не проповедую как Джон, Джон не проповедует как Скотт Гиббонс или какой-либо другой человек из нашей команды проповедников. Если мы все будем стараться быть однообразными в проповеди, это будет неестественно. Единственное, в чем должно быть единство за кафедрой, — проповедник должен признавать разнообразие людей, которым проповедует. Наличие разнообразия среди слушателей требует, чтобы проповедник использовал разнообразие стилей и подходов. Никто не должен думать: «Вы все за кафедрой ведете себя одинаково и говорите одно и то же, и причем одинаковым голосом. Вы даже одеты в одно и то же». Мы все имеем уникальные характеристики и стили служения.

Если говорить об успешной коммуникации со слушателями, то проповедник должен разрушать искусственно созданные барьеры. Иногда даже играет роль то, как вы одеваетесь. Я не говорю о том, нужно ли носить галстук или нет. Я имею в виду, что должны учитываться запросы аудитории. Проповедник должен быть одет в соответствии с традициями той культурной группы, которой он проповедует. Спросите себя: если я, проповедуя им, буду одет в тройку, услышат ли они меня — или только будут делать вид, что слушают? Если проповедник будет проповедовать в афроамериканской церкви, очень важно, как он одевается. В центре Чикаго тоже очень важно, как одет проповедник, независимо от того, кто он — афроамериканец, белый или испаноязычный. Одежда — это барьер, который может быть легко устранен.

Говард Хендрикс сказал: «Не сложно быть библейским, если вы не заботитесь о том, чтобы быть современным. И не

сложно быть современным, если вы не заботитесь о том, чтобы быть библейским. Сложная задача состоит в том, чтобы быть и библейским, и современным. Если вы выбираете только одно, вы отказываетесь от связи с аудиторией. Если вы отказываетесь от библейского как от лишнего груза, вы говорите не о том, о чем должны говорить».

**Линделл:** Человеческая природа не изменилась с тех пор, как была написана Библия. Люди остались людьми. Это важно помнить, потому что это одно из доказательств, что Библия — современна. Юное поколение нуждается в достоверности. Они хотят, чтобы человек, стоящий за кафедрой, был неподдельным. Если у вас есть чувство юмора — у вас есть сила. Но что юное поколение хочет видеть больше всего, так это проповедника, который хорошо подготовлен и знает, о чем говорит. Они хотят знать, что он — реальный, естественный, целостный человек. Они не хотят слушать проповедника, который говорит что-то невразумительное о жизни и притворяется, что он сам в это верит. Он учит их делать то, чего сам не делает и во что сам не верит. И жить так, как сам не живет.

### РАССКАЖИТЕ, КАК ВЫ ГОТОВИТЕСЬ К ПРОПОВЕДИ?

**Льюис:** Когда я готовлюсь к проповеди, я читаю библейский текст в двух или трех разных переводах, в зависимости от того, сколько времени у меня есть. Если отрывок не слишком большой, я изучаю его на языке оригинала и перевожу сам. Для каждой проповеди я составляю план. Я также много молюсь. Об этом, конечно, можно было бы и не упоминать. Но я думаю, что очень важно молиться. Я могу иметь хорошо составленную проповедь, в ней может быть все сделано хорошо, моя речь может быть прекрасной, но Бога среди всего этого может и не быть. И тогда все приготовленное мною будет сведено к нулю.

### ОПИШИТЕ ТЕ МОМЕНТЫ В ВАШИХ ПРОПОВЕДЯХ, КОГДА ПРОПОВЕДЬ СТАНОВИЛАСЬ ПРОРОЧЕСКОЙ

**Линделл:** Самая наивысшая точка проповеди достигается тогда, когда вы

*Порой, когда я готовлю проповедь, я чувствую, что Дух Святой движет мною, и верю, что эта проповедь будет использована Им на служении, и это будет восхитительно. Хотя обычно это бывает сюрпризом.*

Линделл

*Как только  
мы начинаем  
думать, что  
философия  
может изменять  
человеческие  
жизни, и пере-  
стаем понимать  
силу Божьего  
Слова, мы  
потеряем.*

Линделл

оставляете себя. В смысле, когда вы оставляете свои заметки и уже начинаете говорить не своим интеллектом, но позволяете Господу говорить через вас. Эта высота достигается в тот момент, когда вами начинает руководить Святым Духом. Я верю, что в церкви дар пророчества наиболее ярко раскрывает себя в проповеди, за кафедрой, а не когда кто-то встает со своей скамьи и говорит: «Так говорит Господь». Дар пророчества очень сильно действует, когда проповедник неделю за неделей стоит за кафедрой и провозглашает откровение от Бога. И в таких проповедях появляется момент или несколько моментов, когда происходит вспышка вдохновения и Святой Дух нисходит на проповедника и ведет его совместно со слушателями так, как проповедник не смог бы пойти со своими человеческими способностями. Вот это и является наивысшей точкой проповеди.

Проповедник не должен пытаться искусственно создавать такие моменты. Ведь это вспышки внезапного, но в то же время естественного проявления Святого Духа. Сознание проповедника противится свободе в Святом Духе. Если проповедник проповедует всем своим сердцем и всей душой, это ведет к оставлению самого себя и дает Богу возможность использовать проповедника особым сверхъестественным образом. Зачастую это чудо происходит тогда, когда мы даже не думали, что оно произойдет. В таких случаях чудеса в большей степени происходят при слушании, а не при передаче Слова. Или чудо может происходить через то, что говорит проповедник, но он сам в такие моменты не знает, о чем говорит, потому что Сам Святой Дух говорит через него.

Порой, когда я готовлю проповедь, я чувствую, что Дух Святой движет мною, и верю, что эта проповедь будет использована Им на служении, и это будет восхитительно. Хотя обычно это бывает сюрпризом: Дух дышит где хочет и создает из ничего нечто.

Много раз люди спрашивали меня: «Вы приготовили сегодня великолепную проповедь? Вы чувствуете, что она будет очень хорошей?» Я не всегда чувствую, что вот эта проповедь будет хорошей, насчет нее у меня возникают большие сомнения. Но получается зачастую наоборот.

Те проповеди, которые я считаю неудачными, Бог использует для Своей Славы. И в этом Его тайна. В этом смысле в проповеди заключена какая-то приключенческая часть. Вы не знаете, что Господь сделает с вашей проповедью, но на вас лежит ответственность молиться. «Господь, пусть те семена, которые посеяны в немощи, взойдут в силе», — молитесь вы и затем наблюдаете, как Господь совершает это. Видеть, что Господь делает с вами и со слушателями во время проповеди, — всегда волнующе.

**Льюис:** Проповедь — эта та сфера, в которой Бог помогает нам оставаться смиренными. Каждый раз, когда мы проповедуем, мы ожидаем движения Божьего Духа, и каждый раз я знаю, что Дух придет. Мы надеемся и ждем, что Господь сделает это. Я не уверен, что Господь дает нам почувствовать это каждый раз. Я могу вспомнить те времена, хотя и проповедовал намного меньше, чем Джон, когда я думал во время проповеди: «Я просто сотрясаю мертвый воздух». А ко мне кто-то подходил и говорил: «Господь использовал тебя, чтобы проговорить ко мне и ответить мне на такой-то вопрос». Мне кажется, что чаще всего мы чувствуем Божье дыхание именно во время проповеди, чаще, чем во время таких ординарных моментов, как это интервью. Как чудесно переживать, когда Господь поднимает высоко нашу проповедь, и я хотел бы, чтобы это случалось чаще, но я думаю, что в этом заключается Божья суверенность.

**Линделл:** Каждый проповедник должен быть внимателен в оценке того, что делает Бог. Мы видим как бы через затуманенное стекло. Мы всегда будем чувствовать, что наши самые лучшие проповеди могли бы быть еще лучше, и самые худшие проповеди не были сказаны настолько хорошо, насколько могли бы. Но самый важный фактор в оценке проповеди — это в правильном ли положении находится мое сердце в данный момент. Если с моим сердцем не все в порядке — в этом проблема. И мне нужно оставить оценку моей проповеди Господу. Только в вечности мы сможем узнать, все ли мы выполнили и все ли мы сделали правильно из того, что Он доверил нам.

Крис Брин Ларсон

# Кто такой пятидесятнический проповедник?

Что значит быть пятидесятническим проповедником? Вы можете ответить, что это определенный стиль проповедования. Но я не собираюсь в данной статье разбирать разные стили. Я попытаюсь перефразировать вопрос. Если мы принимаем то, чему Писание учит нас о Святом Духе, то как мы будем проповедовать? Неважно, о какой культуре и каком времени будет идти речь.

Стили пятидесятнической проповеди могут разниться между собой, но ее сила в течение тысяч лет исходит из библейского понимания Святого Духа и Его работы, которые неизменны.

## ОТНОСИТЕСЬ СЕРЬЕЗНО К ВАШЕЙ ОТВЕТСТВЕННОСТИ

Прежде всего мы должны серьезно относиться к проповеди Божьего Слова. Мы верим, что все Писание — богодухновенно и написано Святым Духом.

Говоря о Ветхом Завете, Петр писал: «Ибо никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии люди, будучи движимы Духом Святым» (2-е Пет. 1:21).

Если мы почитаем Святой Дух, мы будем почитать и Его слова в Писании.

Писатели очень чувствительны к словам. Я — редактор и время от времени я обижаю писателей теми правками,

которые я делаю в их работах. Если править что-то в намерениях автора и значении написанного им — это значит серьезно обидеть его.

То же самое относится и к Святому Духу — автору Писания. Он расстраивается, когда мы не замечаем Его слов, используем их для своих собственных целей, вырываем их из контекста, изменяя их смысл.

Мы понимаем, как трепетно Святой Дух относится к Своим словам: «И я также свидетельствую всякому слышащему слова пророчества книги сей: если кто приложит что к ним, на того наложит Бог язвы, о которых написано в книге сей. И если кто отнимет что от слов книги пророчества сего, у того отнимет Бог участие в книге жизни и в святом граде и в том, что написано в книге сей» (Откр. 22:18, 19. См. также подобные предупреждения во Второзаконии (4:2) и Притчах (30:5, 6)).

## ОТНОСИТЕСЬ К СЛОВУ БОЖЬЕМУ С УВАЖЕНИЕМ

Другая неоспоримая характеристика пятидесятнического проповедника заключается в том, что он относится к словам Святого Духа, которые мы находим в Писании, с величайшим уважением. Он относится к служению Словом как к священной обязанности.

И, что является наиболее важным, мы также должны заботиться о том, чтобы не искажать Писание. Слова «искажать Писание» вызывают дрожь у любого, кто почитает Святой Дух. Если человек, призванный провозглашать Божье Слово, будет редактировать Писание для своих собственных целей, не оскорбит ли он этим Бога? Мы используем Бога или Бог использует нас?

Подумайте о словах апостола Павла: «Но, отвергая скрытные постыдные дела, не прибегая к хитрости и не искажая слова Божия, а открывая истину, представляем себя совести всякого человека перед Богом» (2-е Кор. 4:2). Эти слова должны быть ориентиром для каждого настоящего пятидесятнического служителя.

*Другая неоспоримая характеристика пятидесятнического проповедника заключается в том, что он относится к словам Святого Духа, которые мы находим в Писании, с величайшим уважением.*

Разумеется, ни один пятидесятнический служитель не будет, готовясь к проповеди, говорить: «Сегодня я собираюсь исказить Писание». Нет. Но опасность возникает, если мы начинаем интерпретировать и исказять Писание с целью защитить себя или угодить нашим слушателям. Такие желания возникают даже у самых искренних проповедников. Если в самом сокровенном уголке нашего сердца мы жаждем популярности или хотим понравиться людям, быть принятами ими — это значит, что мы уязвимы. Если наше единственное желание, чтобы церковь росла, — мы уязвимы. Если нам кажется, что мы раним чувства людей, — мы уязвимы.

Единственная защита против искушения «вымыть» Писание или проигнорировать тяжело усваиваемые темы — это провозглашать Истину с состраданием, мудростью и смелостью. И будь что будет! Мы не можем контролировать результаты Царства Божьего. Мы только можем контролировать то, что мы говорим. И те, кто почитают Святой Дух, ищут, как угодить Автору Писания.

Павел писал, что, действуя лишь таким образом, он смог выполнить свой долг и избежать вины.

«Посему свидетельствую вам в нынешний день, что чист я от крови всех; ибо я не упускал возвещать вам всю волю Божию» (Деян. 20:26, 27).

Павел упоминал о крови не для красного словца. Он ссылался на слова Иезекииля: «Сын человеческий! Я поставил тебя стражем дому Израилеву, и ты будешь слушать слово из уст Моих и будешь вразумлять их от Меня. Когда я скажу беззаконнику: «смертию умрешь!» а ты не будешь вразумлять его и говорить, чтоб остеречь беззаконника от беззаконного пути его, чтоб он жив был: то беззаконник тот умрет в беззаконии своем, и я взыщу кровь его от рук твоих. Но если ты вразумлял беззаконника, а он не обратился от беззакония своего и от беззаконного пути своего: то он умрет в беззаконии своем, а ты спас душу твою» (Иез. 3:17–19).

Служение — это серьезное дело, которое имеет последствия в вечности. Господь вручил нам Свое Слово и желает,

чтобы мы несли ответственность за передачу послания в целости. Однобокое послание — это искаженное послание. Мы должны говорить людям о Доброй Вести, об успокоении, мире и надежде. Но, кроме того, мы должны предупреждать людей о тех вещах, которые их грешная природа порой не хочет слышать.

Иисус называет Духа Святого «Духом истины» (Иоанн. 14:17). Святой Дух любит истину и ищет ее. Его слова в Писании — чистая истина. «Слова Господни — слова чистые, серебро, очищенное от земли в горниле, семь раз переплавленное» (Пс. 11:7). Те, кто любит Святого Духа и следует за ним, безусловно преданы истине, и в особенности той Истине, которая в Писании. Они говорят истину в любви.

Чтущие Святого Духа, не используют Его как оправдание, чтобы говорить то, что Писание не говорит, или чтобы оправдывать идеи, которые приходят им в голову. Проповедники, чтущие Святого Духа, связаны истиной Писания. Они посвящают свои жизни, чтобы верно донести Слово Божье. Они избегают искушения собрать толпу, рассказывая им сказки или ублажая их слух, — и в то же время вводя в заблуждение их души.

Дни лукавы. Слово Божье все более ненавидимо теми, кто любит этот мир. Проповедь, исполненная Святым Духом, — для тех, кто смел и отважен.



*Крис Брин Ларсон, редактор международного издания «Современное христианство», выходящего в электронном виде (PreachingToday.com) и на аудиокассетах. Он также является пастором Церкви «Берег озера», находящейся в Чикаго и входящей в Ассамблею Божью. Крис — соавтор книги «Проповедь, которая объединяет».*

Вильям Фарлей



**Чарльз Хаддон Сперджен –  
величайший викторианский проповедник**

Кто из пасторов 19-го века издал работы, общее количество слов в которых около 25 миллионов и которые составляют самую большую коллекцию книг, когда-либо выпущенных христианским автором, — более 1 миллиона экземпляров? Кто из пасторов 19-го века собрал собственную коллекцию, состоящую из более чем 12 000 книг, 1 000 из которых была издана до 1700 года? Кто из пасторов 19-го века сказал более 600 проповедей в возрасте до 20 лет, прочитывал 6 книг в неделю, написал 140 книг, продал 25 000 напечатанных копий каждой из своих воскресных проповедей и проповедовал по меньшей мере десяти миллионам человек?

Ответ на все эти вопросы будет один: Чарльз Хаддон Сперджен, баптистский проповедник 19-го века. Человек, из жизни которого современные христианские лидеры могут многое для себя почерпнуть.

### РОЖДЕНИЕ И ДЕТСТВО

Чарльз Сперджен родился в 1834 году в Эссексе, маленьком городке, расположенном на юге от Лондона, в семье Джона Спердженена. Его отец служил пастором, но не полный рабочий день. Семья была бедна, и Чарльз был вынужден до 5 лет жить в доме своего дедушки.

Дедушка — успешный пастор — быстро распознал, что его драгоценный внук имеет необычный склад ума. В пять лет Чарльз прочитал «Путешествие Пилигрима». «Он все время читал книги, — вспоминал позднее его отец, — никогда не копался в саду и не возился с голубями, как другие мальчишки. Всегда были книги и еще раз книги». В возрасте 9–10 лет Сперджен уже читал сложные книги по теологии. Его привлекали учения пуритан 17-го века, таких как Джон Оуэн, Джон Флавел и Мэтью Генри.

Интеллектуальность Спердженена проявлялась в разнообразных направлениях. В 15 лет он изобрел математические расчеты, которые приносили прибыль страховым фирмам на протяжении полувека.

### ОБРАЩЕНИЕ К ГОСПОДУ

Подобно Мартину Лютеру, Сперджен обладал большими знаниями, но у него не было рождения свыше. И, подобно Лютеру, он испытывал огромное осуждение внутри себя, осуждение за свои грехи, но не мог найти выход. «Я едва смог пережить эти 7 лет томления духа, — писал позднее Сперджен, — ни за что в жизни я не хочу снова проходить через ужасное открытие зла греха».

Как-то, идя по дороге, он решил зайти в методистскую церковь. Проповедник читал стих из Книги Пророка Исаии: «Ко мне обратитесь и будете спасены, все концы земли» (Ис. 45:22). В тот же момент Святой Дух открыл глаза юноши. Чарльз увидел, что существует оправдание по Божьей благодати через веру. Он ухватился за эту истину и никогда ее больше не отпускал. «Я могу свидетельствовать, что в те дни я испытывал такую радость, которую невозможно было описать, — позднее писал Сперджен. — Я прыгал, иногда танцевал. Невозможно выразить словами, какую я испытывал радость в тот час».

Несколько недель спустя, незадолго до того, как Сперджену исполнилось шестнадцать лет, пастор поместной церкви крестил его в реке.

### РАННЕЕ СЛУЖЕНИЕ

Через несколько месяцев после крещения Сперджен перебирается в Кембридж. В 16 лет он начинает помогать в воскресной школе. Он настолько впечатлил старшего руководителя, что тот тотчас предложил ему присоединиться к группе евангелистов, которые проповедовали в близлежащих деревнях. В одной из деревень эффект от проповеди Спердженена был подобен электрическому разряду. Когда он закончил свою речь, изумленная пожилая женщина воскликнула: «Благослови Господь твое сердце! Сколько тебе лет?» «Меньше шестидесяти», — ответил одаренный юноша.

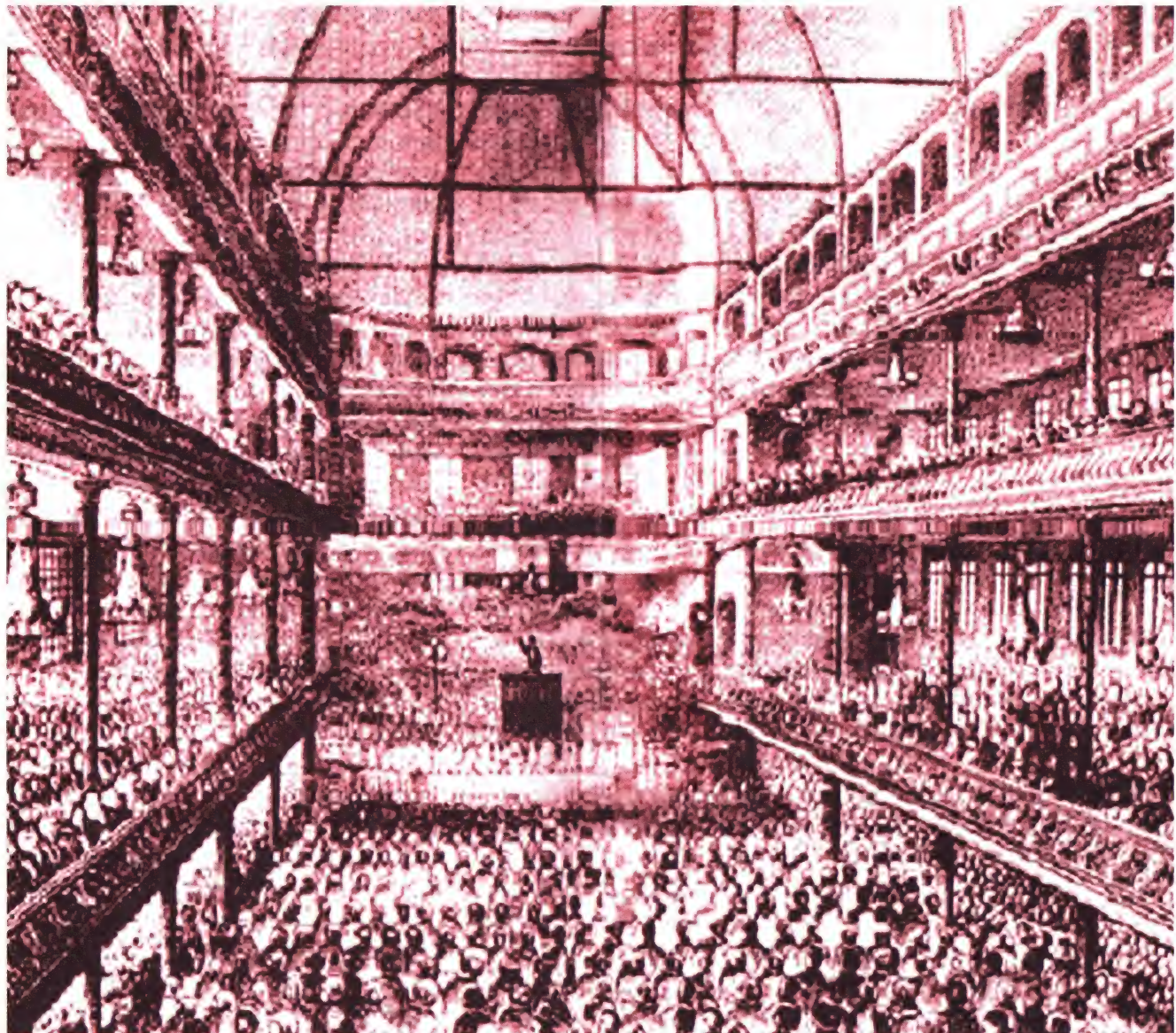
Когда Сперджену было 17 лет, деревенская церковь в Уотербич пригласила его стать своим пастором. На то время в церкви было 40 человек, но община моментально выросла до 400. Даже в свои юные годы Сперджен проявлял дар, который затем будет яркой отличительной чертой всего его служения, — дар понимания людей и воздействия на них.

В это же время Сперджен начинает ежедневно заниматься самодисциплиной и будет придерживаться ее всю свою жизнь. Позднее она даст обильные всходы. Поднимался он рано и несколько часов проводил в изучении Библии и молитве. Он не распылялся на такие увлечения как спорт и взаимоотношения с девушками, считая, что они будут отвлекать его от любимого дела.

В феврале 1854 года, когда Сперджену исполнилось 19 лет, он был приглашен проповедовать в церковь, находящуюся на Парк-стрит. Он прослужил в этой церкви не 3 месяца, как предусматривал его испытательный срок, а 40 лет, вплоть до своей смерти.

Хотя церковное здание было рассчитана на 1 200 прихожан, посещали его не более 80 человек. Проповедь Спердженена была настолько мощной, что буквально через месяц здание не могло вместить всех желающих и люди стояли на улицах. По свидетельству очевидца, «не было церкви, способной вместить всех желающих послушать Спердженена».

Когда его спрашивали о секрете его успеха, он отвечал: «Обо мне молятся люди». Это было правдой. Прихожане



церкви регулярно собирались для молитвы и штурмовали небеса, вознося молитвы о Сперджене.

Приспосабливаясь к новым условиям, церковь начала расширять свое здание. Сперджен вместе с прихожанами переезжает в здание «Экстер-Холл» в центре Лондона. И хотя оно было рассчитано на 5 000 мест, все же не могло вместить всех желающих. Сперджену исполнилось 20 лет. Успех мог бы погубить его, если бы не его смиренение. Сперджен писал: «Сначала, когда я стал проповедовать в Лондоне, успех вскружил мне голову, и мечты об успешной карьере были столь захватывающими, что сбросили меня в пропасть».

Светская пресса также постоянно держала его в смирении. Люди с подо-

зрением относились к 20-летнему проповеднику, который не оканчивал никакой семинарии, но собирал огромные толпы людей. Определенную чистку его гордости производило также лондонское общество. Его служение вызывало много критики и зависти. Пресса навесила на него ярлык «мальчика-проповедника». «Ипсвич Экспресс» писал, что его проповеди «отличались плохим вкусом, вульгарностью и были театральными». Другие называли его «клерикальным трусом», «демагогом Экстер-Холла» и «кафедральным шутом».

В это время он встретил и полюбил Сюзанну Томпсон. Они поженились в начале 1856 года. Чарльз отчаянно нуждался в помощнике, и она была его лучшим выбором. Сюзанна взяла на себя ношу

*Люди  
с подозрением  
относились  
к 20-летнему  
проповеднику,  
который  
не оканчивал  
никакой  
семинарии,  
но собирал  
огромные  
толпы людей.*

помощницы. Многие говорили, что их брак был заключен на небесах. Без нее он не смог бы достичь таких вершин. Она отличалась здравым смыслом и была полна сострадания, являлась надежной опорой для своего мужа. Годом позже у них родились близнецы — Чарльз и Томас.

В 1855 году, в возрасте 21 года, Сперджен основал Пасторский колледж для подготовки служителей. И хотя прогнозы были скептическими, в 1877 году в нем уже насчитывалось 110 человек. Всего же колледж окончили 900 человек. С их помощью Сперджен открыл 200 церквей.

### ДЕПРЕССИЯ

Многие люди хотели услышать проповеди Сперджена, но не могли попасть в его церковь. В октябре 1856 года, месяц спустя после рождения близнецов, Сперджен решил перенести собрания в более просторный зал. Но, несмотря на то, что в нем было 10 000 мест, в первый же вечер люди заполнили все места, проходы, каждое свободное пространство. Огромное количество людей собралось снаружи здания. В толпе были также и враги. Вскоре после того, как началось собрание, кто-то закричал: «Огонь!» Началась паника. В результате 7 человек погибли и 28 получили ранения.

Сперджен очень сильно переживал по этому поводу. У него началась депрессия. «Никогда моя душа не подходила так близко к пропасти безумия и все же ушла неповрежденной», — писал он позднее. Это была первая из многих депрессий, которые мучили его до конца жизни.

### ПРОБЛЕМЫ СО ЗДОРОВЬЕМ

Церковь на Парк-стрит построила большее здание, назвав его «Метрополитен Табернакл». Оно располагалось к югу от Темзы в старой части Лондона. В 1861 году, когда Сперджену было 27 лет, он начал проповедовать в нем. Зал в этом здании был на 6 000 мест, и это была самая большая протестантская церковь в мире.

Господь проводил Сперджена через многие испытания. Когда его жене было чуть больше тридцати, она серьезно заболела и не смогла оправиться от своей болезни до конца жизни. Очень часто

она была настолько слабой, что не могла посещать церковь вместе с мужем.

Приблизительно в это же время у Сперджена начались приступы ревматизма, которые продолжались всю его жизнь и послужили причиной его смерти в возрасте 56 лет.

### ПРОПОВЕДИ, БЕДНОСТЬ И ПОЛЕМИКА

Отличительная черта проповедей Сперджена — это их убедительность. У Сперджена было настолько серьезное отношение к тому, чем он занимался, что это превосходило всякое описание. Когда он стоял перед церковью, он чувствовал, как огромная сила сходила на него свыше. Его проповедь была проста, секрет его силы был во Христе. «Я беру текст, — писал Сперджен, — и провожу от него кратчайшую линию к кресту». Сперджен мог передавать Евангелие на языке, доступном его современникам.

В 19-м веке Лондон представлял собой арену ужасной бедности и трагедий. Многие рано уходили из жизни и оставляли никому не нужных сирот. В 1866 году миссис Хилльярд дала Сперджену 20 000 фунтов. По примеру своего друга Джорджа Мюллера он открыл в Лондоне 4 приюта для мальчиков-сирот.

В 1887 году Сперджен пережил огромное испытание. В конце 19-го века на Церковь в Англии стала влиять либеральная немецкая теология. Баптистский союз попал под ее чары. Основные доктрины начали пересматриваться и подвергаться нападкам. Сперджен пытался противостоять этой тенденции. Но его либо игнорировали, либо открыто против него выступали. В конце концов ему пришлось выйти из деноминации, которую он очень любил. Это причинило ему огромную боль и вызвало стресс.

### СЛУЖЕНИЕ СПЕРДЖЕНА

Сперджен был потрясающе продуктивен. Секретом его успеха была упорная работа. С помощью двух секретарей он отвечал на 500 писем в неделю.

В 1885 году он закончил семитомник комментариев к Книге Псалмов, который назывался «Сокровищница Давида». Это издание перепечатывается и широко используется по сей день. Он также выпу-

*Когда его спрашивали о секрете его успеха, он отвечал: «Обо мне молятся люди».*

*Его проповедь была проста, секрет его силы был во Христе.*

скал ежемесячный журнал, который назывался «Меч и мастерок».

Каждый понедельник по утрам Сперджен редактировал воскресную проповедь для дальнейшего распространения по всему миру. Почти каждый день он проповедовал в различных церквях Лондона и часто выезжал проповедовать в различные населенные пункты Англии.

Сперджен также много времени уделял Пасторскому колледжу. Его не теряющие популярности «Лекции для моих студентов» были написаны для будущих лидеров, обучающихся в этом заведении. «Мы слишком много заботимся о самих себе, — писал он позднее. — Мы избегаем чрезмерных нагрузок».

Сперджен выполнял всю эту работу несмотря на то, что имел большую жену и сам неоднократно страдал от болезней и многочисленных депрессий.

### СМЕРТЬ СПЕРДЖЕНА

Жизнь Сперджена закончилась в 1892 году после непрекращающихся приступов подагры. Его тело три дня лежало в «Метрополитен Табернакл». За эти дни с ним пришли проститься 60 000 человек. Похоронная процессия, идущая за гробом от «Метрополитен Табернакл» до кладбища, растянулась более чем на 3 километра. Тысячи людей создали живую стену по обеим сторонам дороги. Флаги на улицах были приспущенны, магазины и пивные закрыты. Сперджен был человеком, которого любили как жители Лондона, так и верующие во всем мире.

### УРОКИ ИЗ ЖИЗНИ СПЕРДЖЕНА

Современные пасторы могут многое почерпнуть из его жизни.

**Во-первых**, когда Бог призывает человека, он снаряжает его. Бог призвал Сперджена к великой работе, и Он дал ему для выполнения этой работы огромный интеллект, жажду знаний и сильный голос. Настолько сильный, что он мог проповедовать 20 000 человек. Он также дал ему неординарные организаторские способности и страсть к спасению душ.

**Во-вторых**, жизнь Сперджена проливает свет на роль семинарии. Его карьера напоминает нам, что семинария

помогает, но не является необходимым условием для служения. Подобно Августину, Кальвину и многим другим, Сперджен не получил формального теологического образования. И хотя его пример — исключение, Церковь все же должна быть открыта к подобным исключениям из правил.

**В-третьих**, великие лидеры являются великими учениками. Сперджен подтвердил этот принцип своей жизнью. Мы должны признать, что Сперджен, кроме всего прочего, был богословом. Как только он научился читать, он сразу же начал выстраивать в своем уме и сердце прочную богословскую систему, которую открывало ему Писание.

Многие люди заканчивают семинарии, но затем перестают читать и учиться дальше. Сперджен имел непреходящее любопытство и развил в себе привычку к каждодневному чтению, стремясь узнать все больше о Господе.

**В-четвертых**, слава и известность могут быть очень болезненными вещами. Не нужно искать великого до тех пор, пока человек не будет готов к идущим за ним последствиям. Сперджен был настолько популярен, что известный теолог Гельмут Тильке писал: «Продай все свои книги и купи книги Сперджена». Но в случае Сперджена популярность стоила много. Британские СМИ, государственная Церковь и высшие классы завидовали и противостояли его успеху. Ожидания людей и огромное напряжение в работе истощили его. Много раз он искал спокойствия и тишины безызвестности, но не мог найти их.

**В-пятых**, Бог проявляет Свою силу в слабости (2-е Кор. 12:9). Господь использовал болезни Сперджена и гонения против него, чтобы смирить его. Смирение было необходимо, потому что Сперджен обладал огромными талантами и потрясающим успехом. Во время одного из приступов подагры он писал своим прихожанам: «Огненная печь все еще пылает возле меня. С того времени, как я последний раз проповедовал вам, я многое пережил, моя плоть была истязаема болями, мой дух охвачен депрессией». Страдания Сперджена привели его к смирению, поэтому всю славу за достигнутое им он отдавал не себе, а Богу.

Жизнь Сперджена напоминает современным пасторам о том, что им нужно благодарить Бога за все тяготы и испытания, которые Он допускает в их жизни. И в жизни этого великого человека, и в нашей жизни испытания являются необходимым основанием для «безмерного преизбытка вечной славы» (2-е Кор. 4:17).



Вильям Фарлей,  
пастор церкви «Благодать»,  
г. Спокен, штат Вашингтон.  
Автор книги «Для Его славы»

Соби Малек



# Благовестие с силой

Я находился в большом городе, столице исламского государства. Бог призвал меня поехать туда с проповедью Евангелия. Я очень сильно хотел принести людям той страны Добрую Весть. Приехав в город, я постарался завести дружеские отношения с людьми, и, спустя какое-то время, некоторые из них отдали свои жизни Христу.

Однажды мне понадобилось сходить по делам в центр города. Я шел пешком и по дороге молился. Навстречу мне по краю тротуара шел человек. Я же шел посередине тротуара. Тротуар был достаточно широкий, и два человека смогли бы без труда разминуться на нем. Наши глаза на одно мгновение встретились. Мы были все ближе и ближе. Я не заметил и не почувствовал ничего особенного. Я просто шел и молился. Мы уже почти миновали друг друга, когда он внезапно споткнулся. Одна его нога ступила на проезжую часть, он почти что упал. Он постарался сохранить равновесие, чтобы не упасть на меня. Затем он снова вернулся на тротуар и пошел дальше. Я не придал особого значения этому происшествию. Возможно, человек просто споткнулся. Но в этот же день со мной еще раз произошел точно такой же случай, только по тротуару шел уже другой человек. На этот раз это была девушка. Несколько днями позже произошло то же самое, и еще раз, и еще. На этот раз я был уже в другой исламской столице.

Я начал задавать себе вопрос: «Что происходит?» Я не собираюсь делать из этого доктрину. Но вот одно из возможных объяснений. Во всех этих случаях я молился в духе за людей, которые погрязли в сатанинских верованиях и обрядах. Могло ли так случиться, что сила Святого Духа, находящаяся в простом, скромном слуге Божьем, мешала сатанинским силам приближаться ко мне? Вполне возможно.

Когда мы благовествуем мусульманам, мы вступаем в огромную духовную битву против сил тьмы. И только сила Святого Духа способна победить эти силы. Я изучал ислам всю свою сознательную жизнь и был миссионером среди мусульман более 30 лет. Я не верю, что система ислама может быть сломлена человеческим гением или силой военного оружия.

Это может произойти только через вмешательство Святого Духа.

Когда вмешивается Святой Дух, Он сносит стены, разрушает барьеры и выводит людей из царства тьмы, чтобы ввести в чудный свет Христов. Он приводит их от печали к радости, от войны — к миру и любви. Ислам порабощает своих приверженцев и заковывает их в кандалы. В мусульманском обществе, где бы оно ни было — на Западе или в мусульманских странах, — людям прививается ненависть. В мечетях проповедуется нетерпимость и насилие к немусульманам. СМИ прославляют убийство во славу их бога. Мне жалко мусульман. Они находятся в гнетущем рабстве. Большинство мусульман — милые люди, они добры и благопристойны, но они находятся под жестким и свирепым господством.

Мусульмане лишены спасения, но не потому, что они фундаменталисты, фанатики или просто мусульмане. Они лишены спасения, потому что находятся далеко от Христа, Который является их единственным Спасителем.

Особенности исламской культуры и теологические заблуждения зачастую кажутся непреодолимыми препятствиями, мешающими процессу благовестия. Мусульмане воспринимают христианство как ходячий критицизм их религии.

Апостол Павел пишет в своих посланиях к римлянам и галатам, что Бог оправдывает человека не по делам, а по вере в Иисуса Христа. В противоположность этому Коран говорит, что люди могут угодить Богу лишь хорошими делами.

Кроме того, христианство учит следующему. Иисус Христос — это последнее Божье откровение человечеству. Библия — совершенное и завершенное Слово Божье. Иисус — воплощение Бога в человеческом облике. Бог — един. Иисус умер на кресте, искупив грехи всех людей. Эти доктрины противоречат Корану, поэтому мусульмане отвергают их. Они верят, что эти положения — угроза самой сути мусульманства. Если человек признает эти доктрины, то считается, что он недоволен мусульманской религией и даже противостоит ей. И тогда мусульмане начинают отвергать послание о кресте с еще большим жаром.

*Мусульмане лишены спасения, но не потому, что они фундаменталисты, фанатики или просто мусульмане. Они лишены спасения, потому что находятся далеко от Христа, Который является их единственным Спасителем.*

Как мы можем преодолеть все эти не-понимания и препятствия и достичнуть мусульман для Христа? Слово о кресте – это Божья сила к спасению. Мы не можем заменить его чем-то иным. Но большинство слушателей предпочитают быть глухими, когда слышат Евангелие, и лишь потому, что они имеют предубеждения против догматов христианской веры. Так что же нам делать?

### ДОСТИЖЕНИЕ ИСЛАМА ЧЕРЕЗ ЧУДЕСА

Эти препятствия могут быть преодолены посредством чудес. Нам нужна сила Святого Духа, чтобы служить нуждающимся людям, которые находятся в духовном вакууме и не могут принять Божье Слово. Когда я служу мусульманам, я молюсь. Я спрашиваю Бога: «Господь! Каким образом мое служение этим людям может стать эффективным? Господь! Покажи мне, как помочь им силой Твоего Духа».

Однажды я встретил на улице молодого мусульманина и начал говорить с ним о Христе. Я не вступал с ним в теологические споры и не читал ему лекции по сравнительному религиоведению. Напротив, я рассказал ему историю об Иисусе. И во время своего разговора я внутренне молился: «Господь! Нуждается ли этот человек, чтобы в его жизни произошло чудо? Позволишь ли ты мне послужить ему через чудо?»

Юноша поделился со мной, что он ищет работу. Месяцами он звонил, искал, умолял, но все же не мог ничего найти. «Господь! Должен ли я молиться с ним о его работе?»

Иисус ответил: «Да».

Я помолился во имя Иисуса, чтобы молодой человек получил работу. Я побуждал его отдать свою жизнь Иисусу. И он сделал это. Мы обменялись адресами и пошли дальше каждый своей дорогой.

На следующий день мне позвонил кричащий молодой человек. Это были крики радости. «Иисус на самом деле существует! Он – Господь! Я получил работу и завтра же приступаю к ней! Спасибо за то, что вы помогли мне!»

Для Святого Духа не существует ни барьеров, ни препятствий, ни закрытых дверей. Когда мусульмане видят Божью силу, проявляемую в могуществе и чудесах, они приходят к Христу.

Один азиат, работающий в мусульманской стране, спасся и был наполнен Святым Духом. И хотя в стране, в которой он проживал, запрещалось проповедовать Евангелие, он все же с радостью стал свидетельствовать окружающим о Христе. Господь дал ему силу исцелять больных во имя Иисуса. Примерно в то же время девочка, принадлежащая к королевской семье, правящей в одной из провинций, поставили диагноз «лейкемия». Доктора сказали, что надежды на выздоровление нет. Принцесса из этой королевской семьи услышала о христианине-иностранце, который молился за больных. Она попросила его приехать помолиться за девочку. Он помолился. Девочка была исцелена. Принцесса приняла Иисуса своим Господом и Спасителем. Она стала осторожно и с мудростью свидетельствовать членам семьи о происходящем. В результате этого в семье образовалась маленькая, но растущая группа верующих. Чудеса привлекают внимание мусульман и открывают двери для провозглашения Евангелия.

Молодая женщина по имени Фадила, кандидат наук в области архитектуры, пришла в наш дом, чтобы задать вопросы о христианской вере. Мы с женой рассказали ей о Божьей любви, которая была настолько велика, что Иисус Христос отдал Свою жизнь за людей на кресте. До нашей личной встречи она несколько раз приходила на церковные собрания. Я спросил ее, что ей понравилось на собраниях больше всего. «Музыка, – ответила Фадила, – и люди, говорящие на языках, которых они не изучали». Сегодня она с верностью служит Господу.

Когда порабощенные люди слышат Добрюю Весть, они становятся свободными. Они идут на ощупь в темноте на свет, который видят перед собой. Церковь, которая преодолевает подобные барьеры, с победою пойдет вперед. И Царство Божье восторжествует над сатаной!

Слово Божье изменяет жизни. Дух Святой обличает людей в грехах и ведет их к Голгофскому кресту, на котором висел распятый Иисус. Чудеса, помогающие мусульманам в разрешении повседневных проблем, привлекают их внимание. Чудеса показывают силу, которая заключена в имени Иисуса.

Для Святого Духа не существует ни барьеров, ни препятствий, ни закрытых дверей. Когда мусульмане видят Божью силу, проявляемую в могуществе и чудесах, они приходят к Христу.

Провозглашайте мусульманам Слово Божье с помазанием Святого Духа. Будьте наполнены Святым Духом. Позволяйте Господу совершать через вас чудеса.

Церковь наталкивается на вызов, бро-саемый исламом, как в своей стране, так и по всему миру. Мы не можем игнориро-вать одну пятую населения Земли.

Мы можем благовествовать с помощью самых наилучших средств, которыми нас наделил Бог. С их помощью мы можем приводить мусульман, живущих бок о бок с нами, в Божье Царство. Если мы будем снаряжены силой Святого Духа, мы пойдем вперед во имя Иисуса и будем служить мусульманам. Они в этом нуждаются. Они умирают, не зная Христа. У нас же есть Слово Жизни!



*Соби Малек,*  
доктор миссиологии, выдающийся  
оратор, автор и профессор,  
преподающий исламистику  
в различных семинариях мира.  
Соби перевел Библию на арабский  
исламский язык. Автор нескольких  
книг на арабском языке.

## АГНЕЦ ХРИСТОС

*Книга Пророка Исаии (53:7)*

### ВСТУПЛЕНИЕ

Записанное в Книге Пророка Исаии (53:7) является Евангелием в миниа-  
туре — это вершина фонтана Божьей  
благодати. Филипп, проповедуя евнуху  
(Деян. 8:35), начинает свою проповедь со  
слов Исаии, записанных в 7-м стихе 53-й  
главы. Эта же тема звучит в словах Иоан-  
на Крестителя, провозглашающего: «Вот  
Агнец Божий, который берет на  
Себя грех мира» (Иоанн. 1:29).

На протяжении столетий множество  
ягнят (агнцев) было принесено в жертву  
евреями, ищущими, как достичь Бога.  
Христос отличался от всех этих агнцев  
в четырех аспектах.

### ОСНОВНАЯ ЧАСТЬ

#### 1. Христос — Божественный Агнец

а). Агнцев предоставляли (поставляли)  
люди:

- 1) агнец Авеля (Быт. 4:4);
- 2) множество агнцев Израиля (Исх. 12:3);
- 3) тысячи агнцев, принесенных в жертву  
Соломоном (2 Пар. 7:5).

б). Бог предоставил Агнца Иисуса:

- 1) о Нем пророчествовал Авраам (Быт. 22:8; Иоанн. 8:56);
- 2) в Нем было Божье благоволение  
(Мтф. 3:17).

#### 2. Христос — Искупительный Агнец

- а). Агнцы и другие жертвы, приносимые  
в согласии с Законом Моисея, были  
лишь тенью. Они не могли освободить  
от греха (Евр. 10:1, 4).
- б). Агнец Христос искупил нас от всех  
наших грехов (Рим. 5:11).
- в). Этот Агнец понес все наши печали. Он  
был изранен за наши грехи (Ис. 53:4, 6).

#### 3. Христос — вселенский Агнец

- а). Пасхальный агнец освободил Израиль  
лишь от ангела смерти (Исх. 12:13).
- б). Агнец Христос был принесен в жертву,  
чтобы спасти от погибели весь мир  
(Иоан. 3:16).

#### 4. Христос — вечный Агнец

- а). Израильские священники постоянно  
приносили в жертву агнцев. Так про-  
должалось из года в год (Евр. 10:1).
- б). Агнец Христос принес Себя в жертву  
раз и навсегда (Евр. 10:12, 14).

### ЗАКЛЮЧЕНИЕ

Вот Агнец Божий. Прими Его Своим  
личным Спасителем. Если ты полностью  
доверишься Ему, то твоя жизнь после  
пристального взгляда на распятие из-  
менится навеки.

*Джесси Мун,*  
Ваксахачи, штат Техас

КОНСПЕКТЫ ПРОПОВЕДЕЙ

## **ЭЛЕМЕНТЫ СИЛЬНОЙ БИБЛЕЙСКОЙ ПРОПОВЕДИ**

1. Проповедуйте по библейским стихам,  
а не просто выдергивайте из стихов отдельные темы.
2. Молитесь в процессе подготовки.  
Просите Господа, чтобы Он помог вам раскрыть  
полноту текста и показать людям, как они смогут применить  
Слово Божье в повседневной жизни.
3. Помогите слушателям понять,  
что Слово Божье способно изменять их жизни.  
Помогите им ответить на призыв Божьего Слова.
4. Структура вашей проповеди должна быть ясной, логичной.  
Идеи должны течь свободно, в форме рассказа.
5. Иллюстрируйте проповедь интересной информацией,  
соответствующей возрасту той аудитории,  
которой вы проповедуете.
6. По возможности используйте мультимедийные средства.
7. Будьте естественны и уместны.
8. У людей есть разум, воля и эмоции.  
Задействуйте все эти три сферы.
9. Не бойтесь призывать людей к покаянию и святыни.
10. Не старайтесь смягчить библейские доктрины,  
пытаясь подстроить их под людские прихоти.
11. Побуждайте людей свидетельствовать об Иисусе Христе  
и участвовать в различных служениях.

*Майкл Ван Дорен*